

# اشیات و نقی

شمس الرحمن فاروقی

مکتب جامعہ ملیٹڈی

اشتراك

فوج کو نسلی اور فوج اور زندگانی از اہل

# اثبات وثيق



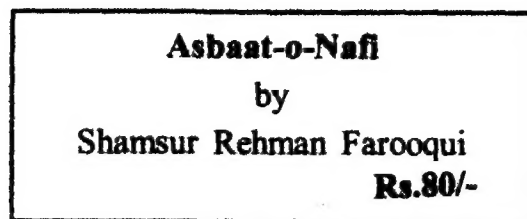
# اشبات ونفي

شمس الرحمن فاروقى

مكتبة جامعى دهلى

اشتراكى

فوجى كوشى شاپى لار و عازى زور زان اينى هەلە



## صدر دفتر

011-26987295 ☎

مکتبہ جامعہ لیٹریٹڈ، جامعہ مگر، نئی دہلی۔ 110025

Email: monthlykitabnuma@gmail.com

## شاخیں

مکتبہ جامعہ لیٹریٹڈ، اردو بازار، جامع مسجد دہلی۔ 110006

مکتبہ جامعہ لیٹریٹڈ، پرس بلڈنگ، ممبئی۔ 400003

مکتبہ جامعہ لیٹریٹڈ، یونیورسٹی مارکیٹ، ہلی گڑھ۔ 202002

مکتبہ جامعہ لیٹریٹڈ، بھوپال گراونڈ، جامعہ مگر، نئی دہلی۔ 110025

قومی اردو کونسل کی کتابیں مذکورہ شاخوں پر دستیاب ہیں

**Rs.80/-**

تعداد: 1100

سال اشاعت: 2011

سلسلہ مطبوعات: 1382

ISBN : 978-81-7587-476-3

ناشر: ڈائرکٹر، قومی کونسل برائے فروغ اردو زبان، فروغ اردو بھون 9/33-FC، ائمی ٹاؤن ایریا، جسولہ، نئی دہلی۔ 110025

فون نمبر: 4953900099 | نکس: 49539099

ایمیل: www.urducouncil.nic.in | ویب سائٹ: urducouncil@gmail.com

طابع: سلا سارا مچنگ سٹم آفیٹ پرائزز، 7/5-C، لارنس روڈ انڈسٹری میل ایریا، نئی دہلی۔ 110035

اس کتاب کی چھپائی میں 70 GSM TNPL Maplitho میں استعمال کیا گیا ہے۔

## معرضات

قارئین کرام! آپ جانتے ہیں کہ مکتبہ جامعہ لمبیڈ ایک قدیم اشاعتی ادارہ ہے، جو اپنے  
ماضی کی شاندار روایات کے ساتھ آج بھی سرگرم عمل ہے۔ 1922ء میں اس کے قیام کے ساتھ  
ہی کتابوں کی اشاعت کا سلسلہ شروع ہو گیا تھا جو زمانے کے سردو گرم سے گزرتا ہوا آگے کی جانب  
کامزد رہا۔ درمیان میں کئی دشواریاں حائل ہوئیں، نامساعد حالات سے بھی سابقہ پڑا گمراہ سفر  
جاری رہا اور اشاعتوں کا سلسلہ کلی طور پر کبھی منقطع نہیں ہوا۔

اس ادارے نے اردو زبان و ادب کے معتبر و مستند مصنفوں کی سیکڑوں کتابیں شائع کی  
ہیں۔ بچوں کے لیے کم قیمت کتابوں کی اشاعت اور طلباء کے لیے ”دری کتب“ اور ”معیاری  
سیریز“ کے عنوان سے مختصر گر جامع کتابوں کی تیاری بھی اس ادارے کے مفید اور مقبول منصوبے  
رہے ہیں۔ ادھر چند برسوں سے اشاعتی پروگرام میں کچھ متعطل پیدا ہو گیا تھا جس کی وجہ سے فہرست  
کتب کی اشاعت بھی متوقی ہوتی رہی گر اب برف پھیلی ہے اور مکتبہ کی جو کتابیں کیاں بلکہ  
تایاب ہوتی جا رہی تھیں شائع ہو چکی ہیں۔ زیر نظر کتاب اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ اب تمام  
کتابیں مکتبہ کی دلی، مبینی اور علی گڑھ شاخوں پر دستیاب ہیں اور آپ کے مطالباہ پر بھی روانہ کی  
جائیں گی۔

اشاعتی پروگرام کے جمود کو توڑنے اور مکتبہ کی ناؤ کو ہنور سے نکالنے میں مکتبہ جامعہ بورڈ  
آف ڈائرکٹریس کے چیئرمین اور جامعہ طیہہ اسلامیہ کے وائس چانسلر جناب نجیب جنگ (آئی اے  
ایس) کی خصوصی دلچسپی کا ذکر ناگزیر ہے۔ موصوف نے قومی کوسل برائے فروغ اردو زبان کے  
فعال ڈائرکٹر جناب حیدر اللہ بھٹ کے ساتھ (مکتبہ جامعہ لمبیڈ اور قومی کوسل برائے فروغ اردو  
زبان کے درمیان) ایک معاهدے کے تحت کتابوں کی اشاعت کے متعلق شدہ عمل کوئی زندگی بخشی  
ہے۔ اس سرگرم عملی اقدام کے لیے مکتبہ جامعہ کی جانب سے میں ان صاحبان کا شکریہ ادا کرتا  
ہوں۔ امید ہے کہ یہ تعاون آیندہ بھی شاملی حال رہے گا۔

خالد محمود

نجنگ ڈائرکٹر، مکتبہ جامعہ لمبیڈ



بافی

ادھر

زیب غوری

کی یاد میں

In this life there is nothing new in dying  
And, in truth, to live is not more new.

Sergei Esenin



# فہرست

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| ۱   | اقبال کا نظیقائی نظام               |
| ۲۹  | اقبال کا عروضی نظام                 |
| ۳۹  | اقبال کے حق میں ردعمل               |
| ۴۶  | ناظیر اکبر آبادی کی کامنات          |
| ۴۰  | اُردو شاعری پر اُمیں کا اثر         |
| ۹۹  | "دستور الاصلاح" اور "اصلاح الاصلاح" |
| ۱۰۸ | محمد علی جوہر کی سیاسی غزل          |
| ۱۱۷ | جان شناخت اور نیا استعارہ           |
| ۱۲۶ | اریب، جدید نظم کا شاعر              |
| ۱۳۵ | ناصر کاظمی، "برگ نے" کے بعد         |
| ۱۶۰ | محمد علوی: دوسرا برق اور تیسرا کتاب |
| ۱۷۵ | سکوت بنگ اور صدائے درد              |
| ۱۸۳ | لوحِ بدن                            |
| ۱۹۲ | نئے انوکھے موڑ بدلنے والا میں       |
|     | اشاریہ                              |
|     | ۲۱۷                                 |

It is always worth looking out for  
signs of antiquity, whether deliberate or  
unconscious, in modernity.

Frank Kermode

I never wish to meddle with names that  
are sacred, unless they stand in the way  
of things that are more sacred.

William Hazlitt

# اقبال کا الفاظیاتی نظام

اقبال بڑے شاعر تھے، اس میں کوئی کلام نہیں لیکن وہ بڑے شاعر کیوں تھے اس سوال کا کوئی مفصل اور قرار واقعی جواب نہیں مل سکا ہے یا یوں کہا جائے کہ اس سوال کے جواب میں عام طور پر جو مختلف باتیں کبی گئی ہیں وہ اگرچہ دو اہم مکاتب فکر کی نمایندگی کرتی ہیں لیکن ان باقی سے مشتمل پوری طرح حل نہیں ہوتا۔ ایک مکتب فکر (جس کے فیصلے اقبال کی زندگی ہی میں معترض ہو چکے تھے) ان کی عظمت کا راز ان کے افکار اور فلسفیات، مذہبی، سیاسی یا اسلامی نظریات میں تلاش کرتا ہے۔ خود ہمارے زمانے میں اقبال کو قوم پرست یا عاشق رسول یا انسانی قدر ہوں کا علم بردار وغیرہ ثابت کرنے کی کوششیں اسی مکتب فکر کے موجودہ نمایندوں کی مختلف مساعی کی آئینہ والیں۔ اس مکتب خیال کا اتفاق اس بات پر ہے کہ اقبال کی عظمت ان فنکری عناصر کی مرہون منت ہے جو ان کی شاعری میں جاری و ساری ہیں۔ اب یہ اور بات ہے کہ ان عنصر کی دریافت میں مختلف نقادوں نے مختلف باتیں کبی ہیں۔ کوئی ان کی اسلام پسندی کو بنیادی اہمیت کا شامل بتاتا ہے تو کوئی ان کے فلسفہ خودی کا پرستار ہے۔ کوئی ان کے تصور انسان کا نام لمبوا ہے تو کوئی ان کے عشق رسول کی ملا جاتا ہے۔ کوئی ان کے سیاسی افکار کو قوم پرستا نہ ثابت کرنے کی دومن میں گرفتار ہے اور ان کی قوم پرستی میں ان کی بڑائی کے نشانات تلاش کرتا ہے تو کوئی ان کے تصوف کا گرویدہ ہے۔ دوسرا مکتب فنکر ان نقادوں کا ہے جو اقبال کی شاعر از حیثیت کو اہمیت تو دیتا ہے لیکن افسوس کہ اس گروہ کے نقادوں اور اول الذکر طبقے کے لوگوں میں کوئی خاص فرق نہیں، سو اے اس کے کہ اقبال کی شاعر از حیثیت کو

اہمیت دینے والے نقاد ان کے شکوہ الفاظ، آہنگ کی بلندی اور تنوع، استعارہ و تشبیہ کی چمک و ملک، غالباً و بدلیل کے ان پر اثر وغیرہ کے بارے میں سرسری باقیں کہ کر تملک وہیں توڑتے ہیں کہ اقبال بڑے مفکر تھے۔

مشکل یہ ہے کہ بڑا مفکر اور بڑا شاعر ہم معنی اصطلاحات نہیں ہیں۔ بعض اوقات تو یہ متفاہ اور متفاہ اصطلاحات کی شکل اختیار کر سکتے ہیں۔ سارہ نے بودلیز پر نکتہ میسی کرتے ہوئے لکھا کہ بودلیز کی سب سے بڑی ناکامی یہ تھی کہ اس نے حق اور صداقت کے ایک ذاتی تصور کو حاصل اور قائم کرنا چاہا جب کہ اس کے یہ تصورات بالطل اور غیر حقیقی تھے۔ اس پر کسی نے بہت عمدہ بات کہی ہے کہ سارہ تیر یہ بھول گیا کہ بودلیز شاعر تھا اور بطور شاعر اسے حق تھا کہ اس کا فلسفہ تقلی یا غیر اصلی ہو۔ مراد یہ ہے کہ فلسفے کی صداقت شاعری کو سچا نہیں بتاتی اور شاعری کی سچائی فلسفے کی صداقت کو نہیں ثابت کرتی یہ دونوں چیزوں الگ ہیں۔ ممکن ہے کہ کسی بڑے شاعر کے یہاں ایسے فلسفیات افکار مل جائیں جن کی کم و بیش صداقت پر اکثر لوگوں کا اجماع ہو (کم و بیش میں نے اس لیے کہا کہ کسی چیز کی مسئلہ صداقت پر اکثر لوگوں کا کیا، تھوڑے سے لوگوں کا بھی اجماع ناممکنات میں سے ہے، لیکن کسی بڑے شاعر کے یہاں قابل قبول فلسفیات افکار کا وجود ان لوگوں کے لیے باعث تکین تو ہو سکتا ہے جن کے لیے یہ افکار قابل قبول یا مستحسن ہیں لیکن یہ اس بات کا ثبوت نہیں ہو سکتا کہ قابل قبول فلسفیات افکار کا وجود تمام بڑی شاعری کی لازمی صفت ہے۔ میں اس مسئلہ کی تفصیل میں گیا تو اصل موضوع سے دور جا پڑوں گا۔ لیکن پھر بھی اتنا کہنا ضروری نہیں ہوں کہ فلسفیات افکار کے ساتھ قابل قبول کی ہی شرط اتنی ٹیڑھی کھیر ہے کہ یہ بہت کم لوگوں کے لئے سے اُتر سکے گی، اس معنی میں کہ فلسفیات افکار یا موضوعات کا قابل قبول ہونا کسی آفاتیت کا حامل نہیں ہوتا۔ کوئی بات کسی کوچی معلوم ہوتی ہے تو وہ سمجھتا ہے کہ وہ سب کو ہی کچی معلوم ہو گی، لیکن ایسا ہوتا نہیں ہے۔ زیادہ سے زیادہ یہ ہو سکتا ہے کہ بعض بہت ہی عمومی بولن کو بہت ہی عمومی بیانات کا جامہ پہنادیا جائے تو سب لوگ اس پر متفق ہو جائیں۔ مثلاً یہ کہا جائے کہ پانی زندگی کے لیے ضروری ہے تو اس پراتفاق رائے ہو جانے کے امکانات نہیں لیکن ایسی باتیں زیادہ تر دنیاں تو جلد در دہاندہ ہی کی صداقت ہوتی ہیں۔ اقبال میں یہ خوبی ضرور ہے کہ ان کے یہاں تقریباً ہر مکتب فکر کے لوگ اپنی اپنی فلسفیات سچائیاں ڈھونڈ لیتے

ہیں۔ لیکن یہ خوبی کسی شاعرانہ خوبی یا غلطت کی بھی صافی ہے، مجھے اس میں کلام ہے۔  
موصوفات یا انکار کی خوبی یا گہرائی کی پناپر اقبال کو بڑا شاعر کرنے والے تعاوون  
سے یہ سوال پوچھا جاسکتا ہے کہ اگر (مثلاً) قوم پرستا زاد انکار یا عشق رسول کے باعث اقبال  
بڑے شاعر ہیں تو پھر ان میں اور ان دو سکر شرایں جنہوں نے کم دیش یہی کام کیا ہے  
کیا فرق ہے اور ان تمام شعر اکو اقبال کے شانہ بشانہ بھٹاک دینے میں انھیں کیا عندر ہو سکتا  
ہے؟ اب یا تو ہمارے تعاوون اقبال اور حکیمت اور محنت کا کوئی کو ایک ہی درجے کا شاعر  
مانیں یا یہ کہیں کہ اقبال نے اپنے انکار کو بہتر شاعرانہ بابس میں پیش کیا ہے۔ لہذا وہ  
بہتر شاعر ہیں۔ بہتر شاعرانہ بابس یا پیرایہ اخہار کا ذکر ہوتے ہی یہ بات مانا پڑے گی کہ خود  
آن کے تعاوون کے نقطہ نظر سے بھی فوقيت انکار کو نہیں بلکہ پیرایہ اخہار کو ہے لیکن اس  
مسئلہ کا حل پھر بھی نہ ہو سکے گا کہ پیرایہ اخہار کی وہ کون سی خوبیاں ہیں جو اقبال کو بڑے  
شاعروں میں بھی ممتاز کر دیتی ہیں۔ یہاں صرف شکوہ الفاظ، بلند آہنگ، استعارہ و تشبیہ  
وغیرہ کی مکتبی فہرست تیار کرنے سے کام نہیں چلے گا۔ کیونکہ یہ خوبیاں تو عام شاعروں کی عام  
خوبیاں ہیں۔ آن کو مدون کرنے اور مشاولوں کے ذریعے انھیں ظاہر کرنے سے صرف اتنا فائدہ  
ہو گا کہ موازنہ انسس و دیزئک طرح اعلامشوں کے ڈیمیرنگ جائیں گے، لیکن خود اقبال کا  
اختصاری کارنامہ کیا ہے یہ ثابت نہ ہو سکے گا۔ اس طبقے اپنی کتاب "اخلاقیات" میں تقدیم  
طریق کارکی و ستوں اور حدود کو معنی ایک جملے میں بند کر دیا ہے، جب وہ کہتا ہے کہ پڑھنے کے  
آدی اگلی پہچان یہ ہے کہ اشیا کے ہر طبقے میں صرف اسی حد تک قطعیت کی تلاش کرے جس حد  
تک مومنوں کی نوعیت اس قطعیت کی اجازت دیتی ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ تنقید میں طبی  
علوم کی سی قطعیت تو نہیں ہو سکتی (اور طبیعی علوم بھی لوری طرزِ علمی نہیں ہیں جیسا کہ کامل پارنس  
دکھایا ہے) لیکن اس میں اتنی قطعیت تو ضرور ہونا چاہیے کہ دو شرایں فرق واضح ہو سکے۔  
اگر معنی مومنوں کی عملگی یا اسلوب کے بارے میں عام باتیں کہ دی جائیں گی تو اسکوں طالب  
علمون کو صفر و فائدہ ہو گا لیکن شاعر اور شعر کی صحیح تعریف قدر نہ ہو سکے گی۔

شعر میں بیان کردہ انکار کو قابلِ ختمہ انا اور اس وجہ سے شر کو اچھا کہنا دراصل  
شاعری کے تفاعل اور اس کی حقیقت سے انکار کرنے ہے۔ شاعرانہ سچائی کی شرطیں وہ نہیں  
ہیں جو سائنسی سچائی کی ہیں۔ رچرڈس نے یہ بات آج سے برسوں پہلے بہت وضاحت سے

بیان کر دی سمجھی کہ شعری بیانات کا قابل قبول ہونا وہ مفہوم نہیں رکھتا جو فلسفیات یا انسانی خواہ کے قابل قبول ہونے کا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ آداب میں سچائی، داخلی ضرورت یا صلح پن کی ہڑوت ہے۔ وہ چیز سمجھی یاد اخلي طور پر ضروری ہے جو تجربے کے نتیجے ہتھے سے ہم آہنگ ہے اور اس کے ساتھ مل کر ہمارے نظم ذہنی ردمیل کو برائیخنا کرنے میں مدد ویتی ہے "اس کی تفصیل اس نے ایک اور کتاب میں لیل بیان کی ہے:

شاعری جن بیانات سے بنتی ہے وہ اس میں محض اپنے آپ کے لیے ریعنی اپنی سچائی کی وجہ سے ہیں بلکہ اس وجہ سے ہیں کہ وہ ہمارے احساسات پر اثر انداز ہو سکیں۔ اس لیے ان کی سچائی کو معرضِ بحث میں لانا، یا یہ سوال اٹھانا کہ صداقت کے حامل ہونے کا دعا کرنے والے بیانات کی جیشیت سے بجیدہ توجہ کے سختی ہیں، ان کے تفاصیل کے بارے میں غلط فہمی ہے نہ کہ یہ ہے کہ شاعری کے اکثر ہیں تو بہت سے بیانات یا احساسات اور روایت کے اظہار، یا ان کو برائیخنا کرنے کے ذرائع کی جیشیت نہ کہ اصول و نظریات کے کسی بھی نظام میں اضافے کی غرض یا نوعیت رکھتے ہیں۔ بیانیہ شاعری کے مطالعے میں اس غلط فہمی کے پیدا ہونے کا خطرہ بہت کم ہے لیکن نام ہناد فلسفیات یا تفکراتی شاعری کے مطالعے میں غلط فہمی اور غلط بحث کا خطرہ بہت بڑا ہے ...

تعجب ہے کہ اس واضح اور بنیادی سچائی کی روشنی میں بھی ہمارے نقاد اقبال کے انکار کی سجملہ بھلیاں میں سرٹکرتے پھرتے ہیں اور پوچھتے ہیں کہ اقبال نے اپنے شاعری کیا میں کیا حاصل کیا، انسان کے تصور میں کیا اضافے کیے، مردوں کو کون سا تاج پہنایا، وغیرہ۔ یہ سب سوالات اپنی جگہ پر اہم ہی لیکن، اس لیے اہم ہیں کہ اقبال ایک بڑے شاعر تھے، اس لیے ہیں کہ ان سوالات کے جواب میں اقبال کی عظمت کے دلائل موجود ہیں۔ موصوعات اور انکار کا مطالعہ کرنے والی تنقید اندھے کے پہلے ہی مرغی کو حلال کرنا یا شاعری کو پڑھنے لیغراں میں بیان کرو، خیالات کو پڑھنا اور پڑھنا چاہیتا ہے۔ سچ تو یہ ہے کہ اور شاعر دل سے زیادہ اقبال کے مطالعے کے لیے ضروری ہے کہ ان کے انکار کو حتی الامکان پس لپشت ڈال کر ان کی شاعری پر توجہ صرف کی جائے کیوں کہ اُردو

کے تمام شاعروں (رب شمول غالب) سے زیادہ اقبال کے یہاں ایسے خیالات کی فراوانی ہے جن کے بارے میں یہ دھوکا ہوتا ہے کہ انہیں شاعری سے الگ کر کے بھی دیکھا جا سکتا ہے اور ان کی صحت یا اہمیت یا دعوت پر بحث ہو سکتی ہے۔ شاعری تو آسانی سے گرفت میں اتنی نہیں لیکن ہر لمحے سے مومن کی نئی آن نئی شان پر نعمۃ تکبیر نکانے کے لیے کسی خاص محنت یا مطالعے کی ضرورت نہیں پڑتی اس لیے ہم سب اس آسان کام کو بھروسے خوبی انجام دینے کا بڑا اشانتے پھرتے ہیں۔

اقبال کے افکار کو حتی الامکان پس پشت ڈال دینے کی دعوت یہ مفہوم نہیں کہتی کہ وہ افکار جبوٹی ہیں۔ اس کا مفہوم صرف یہ ہے کہ ان افکار کا جھوٹا یا استپا ہونا غیر اہم ہے۔ اقبال کے افکار پر اتنی زیادہ بحث ہونے کی وجہ یہ ہے کہ وہ اڑ دو کے واحد شاعر ہیں جن کی شاعری بہت جلد خود کو منوالیتی ہے اور اسے تجزیے اور تدقین کی ضرورت کم سے کم پڑتی ہے۔ نتیجہ یہ ہوا ہے کہ لوگ شاعرانہ خوبی کو سامنے کی چیز بمحکم رہنمائی دیتے ہیں۔ اس پر طرہ یہ کہ اقبال کے اڑ دو فارسی کلام میں اتنی طرح کے اور اتنی جگد کے تصورات و نظریات ایک دوسرے کے شانہ بہ شانہ جلوہ افروز ہیں کہ ہر طرح کا قاری ان کے یہاں اپنے لیے قابل قبول مال ڈھونڈنے کا ہے۔ چنانچہ فاشرزم کا نام لیوا ہو، یا انسانی آزادی کا علم بردار، صوفی ہو، یا انقلابی، مشرق کا پرستار ہو، یا مغربی فنکر کا دلدادوہ، سید حا سادہ مسلمان ہو، یا اصل کا خاص سوتھی، قرآن و حدیث میں تفسیر و تدریب کرنے والا ہو، یا مارکس ولسین کامریڈی، ہر شخص کی جھوٹی بھرنے کے لیے ان کے یہاں جواہر رینے موجو دیں۔ مومنوں اور فنکر کے اسی تنوع کے باعث یہ ضروری ہو جاتا ہے کہ ہم اپنے اپنے تعصبات کو ترک کر کے شاعر اقبال کے اسرار میں غوطہ نہ ہوں اور جس چیز کو ہم ظاہر و باہر بمحکم رہنماء کر دیتے ہیں، اس کی گہرائیوں میں اتریں۔

یہاں پر یہ سوال پیدا ہو سکتا ہے کہ جب اقبال کی شاعری اتنی آسانی سے خود کو منوالیتی ہے تو پھر اس کی چیزیں اور تجزیے کی ضرورت کیا ہے؟ ان کے افکار ہی کے میدان میں گھوٹے کیوں نہ دوڑائے جائیں، خاص کر جب کہ اس عمل میں فکری مورشگانیوں کے امکان زیادہ ہیں۔ اس کا پہلا جواب تو یہی ہے کہ اقبال کی اہمیت قائم ہی اسی وجہ سے ہوئی کہ وہ شاعر ہیں۔ لہذا ان کی شاعری کو ترک کر کے کسی بھی چیز کو اختیار کرنا چاہیے۔

وہ جذباتی طور پر ہمارے لیے کہنی ہی خوش گوار کیوں نہ ہو، ادبی مطالعے کے ساتھ بے انسانی کے علاوہ خود اقبال کے ساتھ بے انسانی ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ اقبال کے انکار جس شکل میں بھی ہمارے سامنے ہیں، وہ ان کی شاعری کی ہی مرہونِ مست ہے یہ ممکن ہی نہیں کہ ان انکار کو کسی اور پیرایے میں بیان کر دیا جائے اور پھر بھی وہ اقبال کے انکار و آثار رہ جائیں۔ وہ "والدہ مر جو مہ کی یاد میں" ہو یا "طلوع اسلام" یا "ساقی نامہ" یا "مسجد قربۃ" کسی بھی نظم میں کوئی ایسا خیال نہیں ہے جسے غالباً اقبال کی ملکیت کہا جاسکے یا جس کے بارے میں یہ دعوا ہو سکے کہ اگر یہ خیال اقبال اس نظم میں نہ رکھتے تو دنیا اس سے محروم رہ جاتی۔ ان خیالات میں جدت، لذت، حسن جو کچھ بھی ہے وہ محض اس وجہ سے ہے کہ وہ اقبال کی زبان میں بیان ہوتے ہیں ورنہ ان کا کوئی کاپی رائٹ اقبال کے پاس نہیں تھا۔ وہ ہم آپ ہوں یا اقبال کا بڑے سے بڑا شارح، ان خیالات کو نظم سے الگ بیان کیا جائے تو اقبال کی نظم نہیں بلکہ ایک نسبتاً یا کلیت بے روح بیان وجود میں آتے گا۔ میں یقین سے نہیں کہ سکتا کہ " مجریل والبیں" جیسی نسبتاً سادہ نظم کا بھی کوئی لفظی ترجمہ ایسا ممکن ہے کہ پوری نظم اس میں برقرار رہے۔ تیسرا جواب یہ ہے کہ اگرچہ یہ درست ہے کہ اقبال کی شاعری بہت جلد اپنی عنعت یا خوبی کو اپنے آپ منوالیتی ہے لیکن تنقیدی طریق کا رکھنا ضایہ ہے کہ خدا اس بات کی وجہ تلاش کی جائیں کہ یہ شاعری اتنی تیزی سے متاثر کیوں کرتی ہے اور پھر یہ کہ اس کو دوسرے شرعاً سے کس طرح ممتاز کیا جاتے یعنی وہ کیا اسلامیاتی یا انہصاری خصوصیات ہیں جن کی بہنا پر اقبال کی الفرادیت ثابت ہو سکتی ہے؟ آخری سوال اس لیے اہم ہے کہ اپنے اور بڑے شاعر کے درمیان حد فاصلِ اکثر ہی الفرادیت ہوتی ہے کیوں کہ شاعری کے مجرد خواص یعنی استعاراتی اور علامتی طرزِ انہصار، جدیاتی الفاظ، ابهام وغیرہ توہر اپنے شاعر کے یہاں کم و نہیں موجود ہی ہوتے ہیں۔

اگر اقبال کی فکری الفرادیت ان کی شاعرانہ الفرادیت کے تحت نہ رکھی جاتے بلکہ اسے قائم بالذات مان لیا جاتے تو پھر اقبال کے کلام کی مفصل شرح یا ان کی نظموں کی توضیح کافی ہے، اصل کلام کے مطالعے کی ضرورت نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ شاعری زبان کی وکیفیت ہے جس میں اسے مخصوص شدت کے ساتھ استعمال کیا جاتا ہے۔ بقول جاسن اشائز مکن ہے

ادب کے بغیر زبان قائم ہو سکے لیکن زبان کے بغیر ادب قائم نہیں ہو سکتا۔ زبان کی مخصوص شدت سے مراد یہ ہے کہ ادب میں استعمال ہونے والی زبان مکمل صنعت کی کوشش کرنی ہے۔ اس میں کوئی لفظ بلکہ کوئی حرفاً بے کار یا بارے بہت نہیں ہوتا اور یہ مکمل صنعت اس مخصوص فن پر اسے کی حد تک جس میں زبان برقی گئی ہے، فتح المثل اور کیا ہوتی ہے یعنی وہ صنعت پوری پوری کسی اور سانی ترتیب، حتیٰ کہ کسی اور فن پر اسے میں کبھی نہیں سما سکتی۔ ہمارے متقدمین اس نکتے سے پوری طرح آگاہ تھے اسی وجہ سے انہوں نے شعر میں حشو اور تابع اور لفظی و معنوی ہم آہنگ کی بحیث اٹھائیں۔ انہوں کے انہوں نے ان مسائل کو فکری اساس نہ عطا کی اور بعد میں آنے والے نقادوں نے ان کی عمارت کو منہدم کرنے کے لیے جو منطقی و لائل استعمال کیے وہ متقدمین کے یہاں فکری اساس کی کمی کے باعث بہت کارگر ثابت ہوئے۔ اب خلدوں سے لے کر نکات الشعرا میں میر کے منتشر خیالات اس بات کی دلیل ہیں کہ زبان کو شعر بلکہ شاعری کا سرچشمہ اور بنیاد سمجھنا ہماری شعریہ کا ایک حصہ تھا۔ یہی وجہ تھی کہ زبان کے تفصیلی محاکمے پر قدرت ہونا استاد بننے کی پہلی شرط رہا ہے۔ آتش کا شاعری کو مرتع سازی کہنا زیادہ بنیادی حقیقت تھا اور اس حقیقت کے نظر انداز ہو جانے کی وجہ سے جگر کو ”کاری گر ان شعر“ پر طنز کرنے کا موقع ملا۔ جگر صاحب کو یہ خیال نہیں رہا تھا کہ زمانے میں لوگ اس بات کو سمجھوں چکے تھے کہ اگر شعر میں اثر نہیں ہے تو اس کی وجہ یہ نہیں کہ شاعروں کی جگہ ”کاری گر ان شعر“ نے لے لی ہے بلکہ یہ ہے کہ کاری گری کا فن شاعروں نے بھلا دیا ہے۔ بقول جارج اٹھائز، اسطو کا نظریہ اس افلامی حقیقت کو پس پشت ڈال دیتا ہے کہ زبان جب موسیقیاتی امکانات سے ہم آہنگ ہو جاتی ہے تو وہ ہم میں یہ صلاحیت پیدا کر دیتی ہے کہ ہم شاعرانہ صداقت اور لصیدی پذیر صداقت میں فرق کر سکیں۔ شعر میں اثر پیدا ہی اس کاری گری سے ہوتا ہے جو زبان اور موسیقی کے امتزاج کی سی کرتی ہے۔ موجودہ زمانے میں ان حالت کی دوبارہ چھان بین ان نقادوں اور مفكروں کی مرہن مثت ہے جنہوں نے شاعری کی زبان اور شاعرانہ زبان پر سانیاتی طریقوں سے غور و خون کیا ہے۔ ان میں ما سکوسانیاتی مکتب کے اراکین، عاص مکر رومان یا کبھی کا نام قابل ذکر ہے۔ یا کبھی کا کہنا ہے کہ وہ ماہر سانیات جو زبان کے شاعرانہ تفاصیل سے ناداقت ہے آتا ہی مجھوں الربان ہے جتنا وہ نقاد جو سانیاتی مسائل اور طریق کا

## اثبات و نفی

سے بے خبر یا ان سے لا پرواہ ہے۔ اسٹاٹس کی یہ بات قابل توجہ ہے کہ اب ہم اس مفہوم کی روشنی میں عمل پیرا ہیں کہ استعاراتی زبان میں بہت سی ایسی تصدیقیں اور بے جوڑیں ہوتے ہیں جو داخلی ہیں اور جن کی توجیہ اپنی منطق بلکہ علماتی منطق آپ رکھتی ہے۔ آئی گے رچرڈس نے معنی سے بحث کرتے ہوتے کہا تھا کہ تمام تنقیدی مسائل کی شاہ کلید ان سوالوں میں ہے کہ معنی کیا ہے؟ جب ہم معنی کو جاننے کی کوشش کرتے ہیں تو اس وقت کیا کہ رہے ہوتے ہیں اور وہ چیز ہے کیا جس کو ہم جاننے کی کوشش کرتے ہیں ہاں سوالوں کے جواب میں اس نے چار طرح کے معنی کی نشان دری کی تھی جنپیں اس نے مفہوم، محسوس، یہجہ اور ارادہ کا نام دیا تھا۔ اس کی تفصیل میں جانتے بغیر میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ سوالوں کی اہمیت کے پیش نظر جواب یعنی معنی کے چار اقسام اور یہ بیان کہ یہ سب یا ان میں سے بیش تر معنی شاعری میں بیک وقت موجود ہتھے ہیں 'بہت دُور رسم نہیں معلوم ہوتا۔ لیکن یہ بھی صحیح ہے کہ ہم اتنی بھی دوسرے سخن جایش تو بہت ہے۔ بیدل کا یہ کہنا کہ پس ہر نقصہ کمی میں حرفاً سست کمی شنوی، چاہر کے اس صریع کی یاد دلاتا ہے کہ "آواز کچھ نہیں ہے مگر ہوا ہے شکستہ" ہاں دونوں حالات کے یچھے شاعری کا وہی تصور کا فرمائے کہ شاعری میں زبان اور موسیقی ہم آہنگ ہو جاتے ہیں یعنی ایک عنصر دوسرے کا انہصار کرتا ہے۔ رچرڈس کی بیان کردہ معنی کی چار قسمیں بھی آہنگ کے ذریعے ایک دوسری سے مختلف ہیں۔ والٹر آنگ اسی حقیقت کو یوں بیان کرتا ہے کہ یہ معلوم کرنے کے لیے کہ آواز کیا ہے، ہمیں اسے وجود میں لانا لیکن اسے سنتا چاہیے۔

آہنگ یا موسیقی کا اس قدر اہمیت کے ساتھ ذکر میں اس لیے نہیں کر رہا ہوں کہ شاعری خاموش بیٹھ کر پڑھنے کی چیز نہیں ہے بلکہ علی المخصوص اس وجہ سے کر رہا ہوں کہ شاعری کا آہنگ وہ آہنگ نہیں ہے جو ساز یا ترنم یا القول سردار جعفری "من داؤدی" کے ذریعے ظاہر ہوتا ہے۔ شاعری کا آہنگ دراصل وہ موسیقی ہے جو خاموش ہی پڑھنے میں نمایاں ہو جو ساز یا ترنم کی مزودرت نہ ہو بلکہ جسے آپ چپ چاپ پڑھیں تو الفاظ آپ کو از خود سُننا تی دیں۔ کبھی بلند، کبھی پست، کبھی تیز، کبھی مضم، ان کی ہزار شکلیں آپ کے داخلی سامنے پر اڑانداز ہوں گی۔ یہ آہنگ معنی کا مر ہوں مثت یا اس کا تابع ہوتا ہے۔ لیکن اس کے بغیر معنی کا وجود بھی خلکے میں پڑ جاتا ہے۔ والٹر آنگ کے کہنے کا اصل مفہوم یہی ہے۔ بشر کی

ان جیتوں کا مطالعہ ہی دراصل شعر ہمی کا صحیح راستہ ہے۔

اس مفرد نے کو قائم کرنے کے بعد کہ اقبال کا شاعرانہ حسن ان کے انکار پر مقدم ہے اور شاعرانہ حسن کا مطالعہ دراصل شاعرانہ زبان کا مطالعہ ہے۔ یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اقبال کی شاعرانہ زبان کے خواص کیا ہیں اور ان کا لفظیاتی نظام کن عناصر سے مرکب ہے؟ اس سوال کا جواب دینے کے لیے کچھ سوال اور قائم کرنا ہوں گے، اس لیے کہ ہر بڑا شاعر زبان کو پہنچنے طور پر بتاتے ہے اور ایک شاعر کا طرتی کا رد سرے کو سمجھنے کے لیے لازماً کار آمد نہیں ہوسکتا۔ عمومی مشابہتیں ضرور ہوتی ہیں لیکن بدی ہوئی جزئیات اور تفصیلات کی بناء پر مشابہتیں مختلف بڑے شعرا کے یہاں متوجع صورت حال پیدا کرتی ہیں۔ مثلاً اُردوف کے چار عظیم نرین شعرا میر، غالب، انس اور اقبال مناسبت لفظی کے ماہر ہیں۔ یعنی ان کے یہاں الفاظ گذشتہ پر پیوستہ آتے ہیں۔ الفاظ موضوع کی مناسبت سے ایک دوسرے سے ہم آہنگ اور موضوع کے لحاظ سے مناسب تلازموں کے حال اور مختلف طرح کی رعایتوں پر مبنی ہوتے ہیں۔ اقبال کے یہاں مناسبت الفاظ سلسلہ کا کام کرتی ہے کیوں کہ ان کے بہت سے الفاظ اُنھے بلکہ بہت بعد میں آنے والے الفاظ کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور ان کی رعایت لفظی منتشر اور بظاہر بے ربط اشعار یا بندوں کو مرپوط کر دیتی ہے۔ میر انس کے یہاں سلسلہ واقعات سے قائم ہوتا ہے، غالب اور میر کے یہاں سلسلہ کی کوئی خاص اہمیت نہیں۔ میری مراد یہ ہے کہ چاروں شاعر لفظی درویخت کے ماہر ہیں۔ اس ہمارت کا خبرارکھوں نے بعض مشترک اور بعض الفرادی طریقوں سے کیا ہے۔ اسی طرح ان چاروں کے یہاں بعض کلیدی الفاظ ہیں، یہ ایک عمومی مشابہت ہے لیکن جزئیات کا مطالعہ کرنے پر پتہ چلتا ہے کہ کلیدی الفاظ کا استعمال اقبال کے یہاں غالب اور دوسرے شعرا سے مختلف ہے۔ ان الفرادیوں کو ظاہر کرنے کے لیے میں دو سوال قائم کرتا ہوں اور دو مثالوں سے اپنی بات واضح کریا ہوں:

- ۱۔ کیا اقبال کے کلام میں موضوعاتی ارتقا کا کوئی رشتہ ان کے کلیدی الفاظ سے ہے؟
- ۲۔ اقبال کی طویل یا زیستاً طویل نظموں میں موضوعاتی انتشار کے باوجود وحدت اور قوت کیوں کر پیدا ہوئی ہے؟

پہلے سوال کا جواب دینے سے پہلے یہ کہنا بھی مزدوروی سمجھتا ہوں کہ کلیدی الفاظ کو شاعر

محض کسی تاثر یا خیال کو واضح کرنے کے لیے استعمال کر سکتا ہے، یا محض اس لیے کہ کسی مقررہ نظم یا شعر کے سیاق و سبقاً میں ان الفاظ یا اس لفظ کا استعمال غیر طور پر کیا جاسکتا ہے۔ یہ کلیدی لفظ کی کم ترین صورت ہوتی۔ دوسری صورت یہ ہے کہ کلیدی لفظ کسی مخصوص تجربے یا ذہنی مشاہدے کے استعارے کے طور پر استعمال ہوا اور آخری صورت یہ ہے کہ کلیدی لفظ علمتی پر ایسا اختیار کرے۔ کلیدی لفظ کی پہچان یہ ہے کہ وہ کثرت سے استعمال ہوتا ہے۔ وہ جس قدر معنی خیز ہوتا جاتا ہے شاعرانہ اظہار کو اسی قدر قوت ملتی جاتی ہے۔ بیرونی یہ ہے کہ اقبال اپنے تمام موضوعات کو اشاعتیاً یا صراحتاً بائگ دوایں بیان کرچکے تھے۔ بال جبریل اگرچہ بائگ دراے سے بہت بہتر مجموع ہے لیکن اس وجہ سے نہیں کہ اس میں انہوں نے کسی نئے موضوع یا خیال کو برداشت کیا۔ اس وجہ سے کہ بال جبریل کلیدی الفاظ سے پڑھے اور ان الفاظ میں علمتی یا استعاراتی رنگ آگیا ہے۔ یہ کلیدی الفاظ بیش تر وہی چیز جو بائگ دراے میں استعمال ہوچکے ہیں لیکن بائگ دراکی حد تک کلیدی الفاظ کے استعمال میں ستو نعمادی کثرت ہے اور نہ معنوی۔ شروع کی نسلوں میں یہ الفاظ تقدیر یا رسی استعمال کا حکم رکھتے ہیں اور صرف یہ ظاہر کرتے ہیں کہ شاعر کو ان الفاظ سے ایک شفت ہے۔ بال جبریل میں رسی استعمال کم سے کم لیکن استعمال کا وقوع کثیر تر ہو جاتا ہے۔ ضرب کلم میں یہی کلیدی الفاظ بہت کم ہو جاتے ہیں۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال کا شاعرانہ مزاج جو شروع سے استعاراتی اور علمتی اظہار پر مائل تھا اپنے معنوی ارتعاش کی شکل میں طے کرتا رہا۔

بال جبریل اس کا نقطہ عروج ہے۔ ضرب کلم اور ارمخان ججاز میں شاعری کم ہوتی جاتی ہے اور اسی اعتبار سے کلیدی الفاظ کا وقوع اور ان کی معنویت بھی کھٹتی جاتی ہے۔ اقبال کی بہترین شاعری یعنی بال جبریل اس تناظر میں نہ کھٹی جاتے تو یہ سندھل نہیں ہو سکتا کہ ضرب کلم میں ظاہری پختگی اور قوت بیان کی شان و شوکت کے باوجود شاعرانہ اظہار کی جگہ بیانیہ، حکیمات، عارفانہ جو بھی کہیے لیکن بائگ درا اور بال جبریل سے مختلف اور کم کام یا ب اظہار کی فراوانی کیوں ہے؟

اقبال کے بعض کلیدی الفاظ حسب ذیل ہیں: گھل، بو، شمع، خون، تجلی، لا، شاہن، شعلہ، حن، عشق، دل، عقل، خورشید۔ فی الحال میں یہ دکھانا چاہتا ہوں کہ لا الہ مركب یا مفرد شکل میں، یعنی محض لا الہ یا الا مگل، لا الہ حمرا وغیرہ) کا وقوع اور معنویت اقبال کے

شاعرانہ ارتفاق کے ساتھ کس طرح منسلک ہے۔

دوسرے سوال نہ صرف اس لیے مزوری ہے کہ اقبال کے لفظی تناوبات، ان کے دربست کا نظام، رعایتیں اور مناسبتیں اُن کی نظمیوں کو اردو کی اعلاترین شاعر ان روایت (میر، غائب، انسیں) کا امین اور اس کو بلند تر منزِلوں سے روشناس کرنے والا شاعر ٹھہراتی ہیں بلکہ اس لیے بھی کہ یہ سوال اکثر اسٹھا ہے کہ ان کی طویل اور نسبتاً طویل نظمیوں کو نظمیں کہا ہی کیوں جائے جب ان میں کسی طرح کا واقعاتی بیانیہ حتیٰ کہ جذباتی تسلسل بھی نہیں ہے۔ خضر راہ اور شع و شاعرگی مثل سامنے ہے۔ نقادوں نے جذباتی تسلسل کا اگر فعدان نہیں تو کمی یقیناً مسجد قرطبة میں بھی حکومس کی ہے۔ ایسی صورت میں یہ سوال سمجھیگی سے اٹھایا جاسکتا ہے کہ ان کو نظمیں نہ کہ کمحض پریشان خیالات یا بہت سے بہت احوال زریں ٹاپ کی چیزوں کا مجموعہ کیوں سنکھا جاتے؟ اگر یہ صحیح ہے کہ انتشار کی کثرت کا الزام ان پر عامد ہوتا ہے تو اقبال بحیثیت نظم گوناگام ٹھہرتے ہیں اور ان کی شاعرائنا غلطت کا جو تاثر فوری طور پر قائم ہوا تھا، یا تو غلط ہے یا پھر ہیں نظم کی تعریف دوبارہ متعین کرنا ہوگی۔

ظاہر ہے کہ نظم کی تعریف دوبارہ اس طرح متعین کرنا کہ اقبال کی مبنیہ غیر نظم نظمیں بھی اس تعریف کے تحت شامل ہو سکیں زیکر مشکل کارروائی ہے۔ لیکن یہ غیر مزوری کارروائی بھی ہے کیوں کہ اگر یہ ثابت ہو سکے کہ اقبال کی نظمیوں میں وحدت اور تسلسل موجود ہے توئی تعریف وضع کرنے کی چیزوں رہ جاتی۔ میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ اقبال کی طویل اور نسبتاً طویل نظمیوں میں تسلسل اور وحدت کے ذریعے توت دراصل ان کے نظمی دروبست کی بنا پر وجود میں آئی ہے۔ اس کیلئے کو ثابت کرنے کے لیے میں ذوق و شوق کا مطالعہ کرنا چاہتا ہوں۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ میں اس نظم کی بڑائی اس کے موضوع میں نہیں دیکھتا اس معنی میں کہ موضوع اگر مختصرًا بیان کیا جاتے تو وہ محض اتنا ہے کہ یہ نظم رسول مقبول کی شان میں ہے جس میں عالم اسلام کا بھی کچھ ذکر آگیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس موضوع کو اقبال کے علاوہ بھی بہت لوگوں نے بتا ہے۔ خوش عقیدگی کی بنا پر مجھے ہر فتحی نظم اچھی لگ سکتی ہے لیکن یہ اس کی خوبی کا تنقیدی جوانہ نہیں ہو سکتا۔ علاوہ بریں خود اقبال نے بھی اسی طرح کی درجہوں نظمیں کہی ہیں۔ پیام مشرق کا ایک پورا حصہ اسی موضوع کے لیے وقف ہے۔ پھر ذوق و شوق کی تخصیص کیا ہے؟ کلینٹھ بروکس نے ورڈزور تھے کے ایک مشہور سائینٹ

## اثبات و فن

پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اگر اس کے موصوع کو خنقر آبیان کیا جاتے تو اس میں کوئی ندرت نہیں، لہذا لفظ کی خوبی کے وجہ کمیں اور تلاش کرنا ہوں گے۔ بالکل یہی حال ذوق و شوق کا ہے۔

الله کے بارے میں یوسف سلیمان حشمتی نے بعض پتے کی بائیس کمی ہیں۔ وہ اگرچہ اس لفظ کی کلیدی اہمیت اور معنوی ارتفاق کو نہیں سمجھ پاتے ہیں لیکن اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس کی اہمیت کو محوس کرنے میں اولیت انسیں ہی حاصل ہے۔ وہ کہتے ہیں: "جس طرح پرندوں میں شاہین اقبال کا محبوب ہے اسی طرح پھولوں میں گل لاں انھیں بہت مرغوب ہے۔ یوں تو ہر تصنیف میں اس کا تذکرہ آیا ہے لیکن پایام مشرق نے انھوں نے اسے طرح طرح سے سجا یا ہے..... گل اللہ سے اقبال کی دل حسپی کا سبب یہ ہے کہ جس طرح ان کو شاہین میں مردِ مومن کی صفات نظر آتی ہیں اسی طرح وہ اس پھول میں عاشق کی زندگی کا مشاہدہ کرتے ہیں یہ توجہ ہمیں بہت دُور لے جاتی ہے لیکن اس سے "الله" کی معنویت کا ایک پہلو خنقرہ ضرور روشن ہوتا ہے۔

جیسا کہ میں شروع میں کہ چکا ہوں، کلیدی لفظ کی قوت اس کی تکرار میں ہے لبشر طیک سنکڑا میں معنویت بھی وسیع تر ہوتی جاتے یا بدلتی جاتے۔ مجرد سنکڑا بھی شاعر کی دل حسپی اور اس ذہن کی چہت کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ یعنی یہ بات کہ کوئی کلیدی لفظ لکھنے بار استعمال ہوا ہے، ہمیں یہ سمجھنے میں مدد ویتی ہے کہ شاعر کو اس لفظ کی معنویتوں سے لکھنی دل حسپی ہے، اور بالواسطہ یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ اس کے علمتی یا استعاراتی اظہار میں شدت اب لکھنی ہے۔ چنان چہ پوری بانگ درا میں لفظ لا لہ مرکب یا مفرد شکل میں باس بار استعمال ہوا ہے بال جریل جو بانگ درا کی تفسیر یا ایک تہائی ہے، لیکن اس میں لا لہ مرکب یا مفرد شکل میں کمیں بار اور حزب کلیم میں (جو تفسیر یا بال جریل کے ہی اتنی ہے) محض آٹھ بار استعمال ہوا ہے ای مغان حجاز کے اردو حصے میں اس کا وقوع صرف تین بار ہے۔

اگر زیادہ دورتہ جاکر صرف یوسف سلیمان حشمتی کی بات کو مد نظر کی جاتے تو یہ ماننا پڑتا ہے کہ بال جریل میں "الله" کی کثرت اتنی زیادہ ہونے کا سبب یہ ہے کہ اس مجموعے میں اقبال کا ذہن اللہ اور اس کی معنویتوں کی طرف زیادہ مائل تھا۔ حزب کلیم اور ای مغان میں اس لفظ کی تفت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اگرچہ ان کتابوں میں اقبال اسلام اور اسلامیوں کے بارے

میں باتیں اتنی بھی شدود مدد سے کر رہے ہیں جو بال جبریل میں تھی لیکن لا الہ کے ذکر کی قلت یقیناً کم سے کم اس معنویت کی قلت ہے جس کی طرف یوسف سلیم حضیری نے اشارہ کیا ہے اور اگر اس بات کو ملحوظ خاطر رکھیے کہ بال جبریل میں لا الہ کا پھول صرف عاشقی کی روایتی اور رسمی معنویت کا حامل نہیں بلکہ اس میں کئی پہلو اور بھی یہی تو اس بات کو تسلیم کیے بغیر چارہ نہیں کہ اقبال کا شاعرانہ ارتقا بانگبُدراستے نبال جبریل تک رسمایاتی سے استعاراتی اور علماتی اظہار کی طرف ہے اور بال جبریل کے بعد سے بیانیہ، خطابیہ اور کم معنویت کے حامل اخبار کی طرف مائل ہو جاتا ہے۔

بانگبُدراستے کے شروع میں گل لا الہ کا دفعہ اور اس کی معنویت دیکھنے کے لیے یہ مالیں ملاحظہ ہوں۔ سب سے پہلی بات تو یہ ذہن میں رکھیے کہ شروع کی تین بیس نغمیں لا الہ کے ذکر سے مالی ہیں۔ اس کا اولین وقوع «تصویر درد» ہے اور یہاں رعایت لفظی کا کھیل نظر رہتا ہے

اٹھاتے کچھ درق لالے نے، کچھ نرگس نے کچھ گل نے

چمن میں ہر طرف بکھری ہوتی ہے داستان میری

رعایت لفظی صرف لا الہ اور نرگس اور گل کی نہیں ہے، الطیف تر رعایت لفظ درق کی ہے جس کا مفہوم پھول کی بکھڑی بھی ہے اور داستان کا صفحہ بھی۔ دوسری بار «لا الہ» تقریباً اس مفہوم میں استعمال ہوا ہے جس کی طرف یوسف سلیم حضیری نے اشارہ کیا ہے:

اگر سیاہ دلم داغ لا الہ زارِ قوام

وگر کشادہ جنیم گل بہسارِ قوام

«تصویر درد» کے شعریں بھی لا الہ کا پھول شاعر کی داستان کا درج کر ایک طرح کے سونے دروں کا حامل نظر آتائے ہیں لیکن اس میں طنز کی بھی کیفیت ہے کہ لا الہ اور گل اور نرگس شاعر کا مذاق اڑا رہے ہیں جسزت سلطان جی کے دربار میں دل کی سیاہی لا الہ کے داغ کا بدل مٹھری ہے اور سونے عشق کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ نظم «محبت» کا آخری شعر بھی لا الہ کے داغ سے عشق کے داغ کا تلاز مر قائم کرتا ہے۔ حصہ سوم کی ہمی نظم (بادا اسلامیہ) میں پہلی بار لا الہ مسحرا کا ذکر اسلام اور اس کی تہذیب کے لیے بننا ہر ایک سطحی اور کچھ نامناسب استعارے کے طور پر ملتا ہے۔

### الله صھرا چھے کہتے ہیں تہذیب جماز

لیکن پورے تناظر میں دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کو اللہ صھرا کے ساتھ کے ذریعے ظاہر کرنا دراصل علامتی ہے۔ کیوں کہ اللہ کا سوزنِ درد و اور رایغِ عشق پہلے حوالوں سے قائم ہو چکے ہیں۔ اب اس کی سُرخی اور گل گونی اس پرستزاد ہے۔ ”سرخ“، جو کام یا نی عزت داری، شاہی جلال اور خون کارنگ ہے۔ لفظ صھرا اللہ کے پھول کی مصنفوٹی اور اس کی توت نمود ظاہر کرتا ہے اور اس بات کو بھی کہی کہ یہ پھول اگرچہ نامساعد اور بیانی ماحول میں آگا۔ لیکن اس کی نظرت جیسی تھی اس کے لیے ضروری تھا کہ وہ ایسے ہی حالات میں کہلے اللہ صھرا کی تہذیب اس کی کیتاں اور ورزد و رکھ کے گل بخشہ کی طرح اس کی ناقدری کی طرف بھی اشارہ کرتی ہے۔ اس طرح اللہ صھرا اسلام اور اس کے بہترین پھول یعنی مردمون اور اس کی خاکِ پیدائش یعنی جماز، ان سب تصورات کو محیط ہو جاتا ہے۔ شمع اور شاعر کے دو سکر شعریں مردمون کی ناقدری اور تہذیب کا تصور اللہ صھرا کو شاعر کا استغفار بنا دیتا ہے۔

### درجہ بال مثیل چراغِ اللہ صھرا است نے فیضِ محفل نے قسمتِ کاشاد

چراغ کا لفظ ممکن ہے یہاں غالب کے لاجواب مصروع  
نفس قیس کہ ہے حشم و چراغِ صھرا

نے اقبال کے ذہن میں ڈالا ہو۔ لیکن اللہ کی سُرخی اور شاعر کے کلام کی روشنی، بصیرت اور اس کے دل کے سوز کے اختبار سے کس قدر مناسب ہے۔ اس شعر میں اللہ صھرا مردمون شاعر کا تصور قائم ہوتا ہے اور نظم ”مرد مسلمان“ میں اس کی توثیق ہوتی ہے کہ اقبال کا مردو مومون اور شاعر دردلوں ایک ہیں۔ ایک طرف تو مردمون شبہم کی طرح جگرِ اللہ میں ٹھنڈک ڈالتا ہے اور دوسری طرف شاعر اپنے کلام کی شیرینی اور عارفانہ امیرت کی وجہ سے اس کو سکون سے ہم کنار کرتا ہے۔ یہ بات قابلِ لحاظ ہے کہ ہر لحظہ ہے مومون کی نئی آن نئی شان میں جو صفات مومون کی ہیں وہی شاعر پر بھی منطبق ہو سکتی ہیں۔ شمع اور شاعر کے دوسرے بندی میں ہی اللہ صھرا یعنی شاعر پھر ظاہر ہوتا ہے لیکن شاعر مغلل اور کاشانے کا نقیب نہ ہو کہ سنان صھرا میں تہذاکھڑا ہے تو وہ بھی اسی وجہ سے کہ وہ روایتی اللہ صھرا بن کرو گیا ہے۔ اس میں عقل کی روشنی

ہے لیکن عشق کا سوز نہیں ہے

یوں روشن ہے مگر سوزِ دروں رکتا نہیں  
شعلہ ہے مثل چڑاغِ لاہٰ صمرا ترا

"حضر راہ" میں لاہ کا پھول جو پی کی شکل کا ہے، تسلیٰ توپی (جو اس زمانے میں اسلامی تہذیب کی علامت بن گئی تھی) سے مخفی ہو کر لاہ اور اسلام کے تلازے کو مستحکم کرتا ہے ۶۷  
ہو گئی رسازمانے میں کلاہِ لاہ رنگ  
طلوع اسلام میں "الاہ" کا ذکر تین بار آیا ہے اور تینوں بار اسلام اور اسلامیوں کی علامت کی شکل میں ہے:

(۱) صمیرِ لاہ میں روشن چڑاغ آرزو کرنے

(۲) ہنابندِ عرب میں لاہ ہے خونِ جگر تیرا

(۳) سرخاک شہید سے برگ ملتے لاہی پاشم

پہلے دونوں صورتوں میں شمع اور شاعر کا چڑاغِ لاہ صمرا جو بے سوز تھا پھر نمودار ہوتا ہے لیکن لاہ جو خود چڑاغ تھا اب اس میں چڑاغ آرزو یعنی سوزِ دروں کی بات ہے اور وہ لاہ جو کبھی ذاتی ہو کے فروغ سے روشن تھا۔ اب قلبِ مسلم کے تازہ خون سے رنگین ہو گا۔ اس طرح لاہ اسلام کے ماضی، حال، اور مستقبل اور مردِ مومن کی قوتِ تخلیق نہ اور شاعر کی روشن صمیری کو بیک وقت ظاہر کرتا ہے۔ یہاں تک کہ شہیدوں کی خاک پر بھی شاعر یعنی مردِ مومن کا جو ہو ٹپکا ہے وہ برگِ لاہ کی شکل میں ٹپکا ہے۔

اب یہ بات ظاہر ہو چکی ہو گی کہ "بانگ درا" کے آخر تک آتے آتے لاہ اور علی الخصوص لاہ صمرا را دیتی عشق و سوز یا کام یا بی اور فتحِ مذہب کے ساتھ (بلکہ اس سے بڑھ کر) لیکن علمتی رنگ اختیار کر گئے ہیں۔ بابل جبریل میں "الاہ" کی پہلی نمود نظم یا غزل نمبر ۹ میں ہی ہوتی ہے جب کہ بانگ درا کی تینتیس نظمیں اس کے ذکر سے عاری ہیں۔ یہاں گل دلالہ انسان کی علامت بننے لگتے ہیں اور خاص کر اس انسان کی جو حساس اور صاحبِ سورہ ہے

جمیل تر ہیں گل دلالہ فیضن سے اس کے

نکاہِ شاعر رنگین نوا میں ہے جادو

یعنی شاعر اور مردِ مومن اور حساس انسان تینوں لاہ کے توسط سے قریب تر آ جاتے ہیں۔ نمبر ۱۶

## اثبات و نتیجہ

میں بھی گل ولاد حساس اور لطیف طبع انسان کا استعارہ ہے ہے  
 تو بُرگ گیا ہے نہ دہی اہل خود را  
 اوکشت گل ولاد بہ بخشہ بخوبی چند  
 سنائی والی نظم کے بعد سالوں غزل کالا جا ب مطلع دوبارہ شاعر اور چراغ لاہ کو متعدد کرتا  
 ہے ہے

پھر چراغ لاہ سے روشن ہوتے کوہ دومن  
 مجھ کو پھر نغموں پر آک نے لگا مرغ چمن

وسف سلیم حشمتی کی بیان کردہ مناسبت کے علاوہ تہائی پسندی اور تصنیع سے گزیر  
 کے اعتبار سے لاہ اور شاہین میں ایک اور مرکز اتحاد اس سلسلے کی پچھن ویں غزل یا نظم میں  
 نظر آتا ہے۔ اگر شاہین قصر سلطانی کے لئے پر شیخ نہیں بنا سکتا تو لاہ بھی خیابان کی پتی تکلف  
 فضایں پھول پھول نہیں سکتا۔ اس طرح لاہ پھر شاہین سے ہوتا ہوا پھر مرد مومن اور شاعر تک  
 پہنچتا ہے ہے

پسپ سکان خیابان میں لاہ دل سوز  
 کساز گار نہیں یہ جہاں گستاخ و بجو

جن نظم میں یہ تمام علامتی جہتیں اور تاریخی شعور اور روایتی مفاہیم کیک جا ہو گئے  
 ہیں وہ "بال جبریل" کی شہرہ آفاق نظم لاہ صحراء ہے۔ آٹھ شعروں کی نظم ایک گہری جمل کی طرح  
 ہے جس میں تمام علامتوں اور استعاروں کے دریا صنم ہو جاتے ہیں۔ اس نظم کے اشعار میں  
 بھی حسبِ معمول ظاہراً بربطی کی ہے جس کی وجہ سے نظم سے زیادہ غزل کا تاثر فوری طور  
 پر پیدا ہوتا ہے۔ لیکن لاہ صحراء کو شاعر اور عالمِ اسلام، مرد مومن، اس کی قوتِ نمودانی  
 اور اس کا جذبہ عمل، ان سب کی علامتوں کے طور پر دیکھا جاتے تو معلوم ہوتا ہے کہ الگ  
 الگ اشعار میں الگ الگ علامتیں ہیں جن کا نقطہ ارتکاز خود شاعر کی ذات ہے۔ اس سے  
 زیادہ تفصیل اس وقت ضروری نہیں ہے۔ لیکن یہ ضرور کہنا چاہتا ہوں کہ فلسفیانہ یا تبلیغی  
 انداز میں اس نظم کی تشریح اس کا ربط اٹھ کر دیتی ہے۔

"ضربِ کلیم" میں جو خال خال تذکرے گل لاہ کے ہیں وہ "بال جبریل" کے مقابلے  
 روایتی انداز کے ہیں۔ لیکن "مردِ مسلمان" میں جس کا ذکر میں پہلے کچھا ہوں، جگہ لاہ کی ڈھنڈ

کا ذکر علامتی رنگ رکھتا ہے۔ باقی نسلوں میں جہاں کچھ استعاراتی لہجہ ہے بھی تو دہل مفہوم شاہ ہوا اور تکراری ہے۔ مثلاً:

(۱) مری نوا سے گریبان لالہ چاک ہوا

(۲) اقبال کے نفس سے ہے لالے کی آگ تیر

لالہ صحرائیں ربط کی ظاہری کی کا ذکر مجھے ”ذوق و شوق“ تک لا تا ہے جس میں لفظی درست اور رعایت لفظی کے ذریعے ربط دکھانی میرا مقصود ہے۔

اقبال کا کلام رعایت لفظی سے تقریباً اتنا ہی مملو ہے جتنا غالباً کا کلام ہے۔ لیکن بوجوہ نقادوں کی نگاہ اس نکتے پر نہیں پڑتی ہے۔ واقعی ہے کہ اقبال کا کلام اپنی الفرازیت کے باوجود ادبیت کا تاثر اسی وجہ سے نہیں پیدا کرتا کہ وہ اُدو شاعری کی بہترین لفظیاتی روایت کا روشن نمونہ ہے۔ ”ذوق و شوق“ کی کام یا ای کاراز رعایت اور مناسبت کا یہی المترزام ہے جس پر مسترزادیہ کے الفاظ بلکہ مصروعوں میں ٹھڈ مشتہ کی بازگشت یا آئینہ کی کی پیش آمد بہت ہے۔

قلب و نظر کی زندگی دشت میں صبح کا سماں

چشمہ آفتاب سے نور کی ندیاں رواں

مندرجہ ذیل رعایتوں پر غور کیجیے: نظر، چشمہ۔ ندیاں، رواں۔ دشت، چشمہ، ندیاں۔ چشمہ، صبح۔ نور، نظر۔ زندگی، (رواں یعنی جان)۔ نظر، آفتاب۔ الفاظ کے اُٹھ پھر سے متعدد ترکیب بنتی ہیں جو مناسب اور بامعنی ہیں۔ مثلاً: نور نظر، قلب دشت، چشمہ زندگی، آفتاب صبح، نور صبح وغیرہ۔

حن اذل کی ہے نمود چاک ہے پر وہ وجود

دل کے لیے ہزار سو دیکھ نگاہ کا زیاب

نکات و رعایات وہ حن، نمود، پر وہ، وجود، نمود۔ چاک، صبح۔ اذل، نور، نگاہ کا زیاب اور چشمہ آفتاب (یعنی سورج کو دیکھ کر آنکھ خیرہ ہو جاتی ہے) پر وہ وجود کا چاک ہونا اور روشنی کا پر وہ سے نکلنے یعنی آفتاب کا اُتف پر ظاہر ہونا۔ ہزار، ایک۔ حن اذل اور نور کی ندیاں۔ اذل سے ذہن زال کی طرف منتقل ہوتا ہے، یعنی پرانا، سفید۔ (زمگنی، وجود۔ داخلی قافیہ۔ (نمود، وجود، سود۔)

## اثبات وقفي

سرخ وکبود بدیال چھوڑ گیا سحاب شب  
کوہ اضم کو دے گیارنگ برنگ طیال

**نکات و رعایات:** ہزار سوہ، رنگ برنگ، نور کی ندیاں، سرخ وکبود، طیال معنی رنگین لشی نرم چادر اور بمعنی لسان، بولنے میں ماہر۔ سحاب بمعنی بادل جو گرتا ہے، اس کے اعتبار سے طیال معنی لسان کا اشارہ نامناسب ہنس۔ داخلی قافیہ، چھوڑ گیا، دے گیا۔ سرخ وکبود پچھلے شعر کے داخلی قافیوں سے ہم آپنگ ہے۔  
گرد سے پاک ہے ہوا، برگ خیل محل گئے  
ریگ نواح کاظمہ نرم ہے مثل پرنیاں

**نکات و رعایات:** طیال اور پرنیاں بمعنی سیاہ لشی کپڑا۔ فرانسیسی میں بالو اور لشی کپڑے دونوں کو <sup>sable</sup> کہتے ہیں۔ بودلیر نے کہیں اس لفظ کو دونوں معنی میں بھی استعمال کیا ہے۔ ممکن ہے اقبال کے ذہن میں فرانسیسی لفظ رہا ہو۔ دشت کے اعتبار سے ریگ اور ریگ کے اعتبار سے گرد۔ نرم، برگ۔ سحاب، پاک (یعنی بادل سے پانی کرتا ہے جو ہر چیز کو پاک کرتا ہے۔) سحاب (پچھلے شتر میں) " محل گئے" سے مروط ہے۔ ندیاں، چشم۔ کاظمہ مذینہ منورہ کا نام ہے لیکن اس کے لغوی معنی ہیں " ضبط کرنے والی " یعنی " نرم مزاج " لہذا " کاظم " کے اعتبار سے " نرم "۔ " کاظم " بمعنی مذینہ منورہ کے اعتبار سے " پاک " اور مذینہ کو منورہ کہتے ہیں۔ اس کے لحاظ سے چشمہ آفتاں اور نور کی ندیاں۔ داخلی قافیہ، ہوا، کاظمہ۔  
آگ بھی ہوئی ادھر ٹوئی ہوئی طباب ادھر

کیا خبر اس مقام سے گزرے ہیں کتنے کاراں  
**نکات و رعایات:** آگ کے اعتبار سے ٹوٹنا بمعنی ختم ہونا جو کمزوال کھونے والوں کی اصطلاح میں پانی رکنے کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے۔ مقام، گزرے۔ کارداں، روائی۔ داخلی قافیہ، ادھر، ادھر۔

آئی صدائے جبریل تیرا مقام ہے یہی

اہل فراق کے لیے عیش دوام ہے یہی

**نکات و رعایات:** مقام، دوام (قامُم و داُم)۔ عیش بمعنی آرام اور عیش بمعنی رہنا۔ اس لحاظ سے عیش اور مقام میں بھی مانافت ہے۔ اس کے اوپر والے شتر میں مقام

گر نے کی صفت ہے اور اس شریں سپھرنے کی۔ آئی اور مقام کا ربط ظاہر ہے۔ صدائے جبیل، حین انل کی نمود۔ فراق اور عیش میں صفتِ قضاہ ہے۔ صدا، مقام (اصطلاح موسیقی) آگے کے الفاظ ساز، نئے جماز سے مر بوطہ ہے۔

اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ اس بند کا ہر ہر صریح ایک دوسرے سے پوست ہے اور ایک شعر کے الفاظ دو سکر بلکہ بہت بعد کے شروع میں جملک اٹھتے ہیں۔ الگ الگ دیکھیے تو اشعاریں کوئی خاص ربط نہیں۔ عربی قصیدہ نگاریانیہ سل کا خیال رکتا ہے۔ لیکن اقبال نقلى و روایت اور گذشتہ الفاظ کی بازگشت کا ہر ز استعمال کرتے ہیں اور مسزی ربط ہلکا ہے کہ باد جو دبند کے تمام اشعار کو رشتہ سیمیں میں باندھ دیتے ہیں۔ یہاں تک کہ آخری شعر جو بالکل غیر متعلق ہے۔ پورے مظراں سے پر محیط معلوم ہونے لگتا ہے۔ جوش صاحب توڑہ مھروں میں مناسب الفاظ نہیں لائتے اور یہاں پورے بند کے تمام صریح ایک دوسرے سے دست و گردیاں ہیں۔ اسی طرح اس بند کے الفاظ الگے بندوں میں بھی جملکے فقراتے ہیں۔ یہ دو ہر لور و بست ہے۔ ملاحظہ ہو کہ سے کہوں کہ ذہر ہے میرے لیے نئے حیات کہنہ ہے بزم کائنات تازہ ہیں میرے ارادات

نکات و رعایات: نہر کی تلمی اور شراب کی تلمی کی رعایت سے ذہر اور سے حیات اور کائنات۔ بزم کے لیے کہنا اور ارادات کے لیے تازہ کس قدر مناسب ہے، علی الخصوص جب ارادات کے دو سکر معنی یعنی "آنے والے" بھی ذہن میں رکھے جائیں۔ داخلی قابیہ پچھلے شریں مقام ہے یہی کی مناسبت سے تازہ ہیں۔ میرے ارادات لکنا معنی نہیں ہو گیا ہے۔

کیا ہمیں اور غزر نوی کا رگہ حیات ہیں  
بیٹھے ہیں کب سے منتظر اہل حرم کے سومنات

نکات و رعایات: صرف وحکی وجہ سے اہل حرم کے سومنات ذہنی ہے۔ ایک نشر یوں ہوگی: اہل حرم کے بنائے ہوئے سومنات کب سے منتظر بیٹھے ہیں رکھ دے اگر انہیں منہدم کر دیں، پچھلے شریں کائنات کو بزم کہا تو اس کی رعایت سے حیات کو کارگہ کہا۔ کارگہ بھی

## اثبات وقفي

ذو معنی ہے یعنی کارخانے اور عمل کی جگہ۔ کارخانے کے معنی کی روشنی میں غرزوی کتنا مناسب ہو جاتا ہے کہ کارخانہ حیات میں انسان تغیرت ہو رہی ہیں اور غرزوی بُت شکن تھا۔ داخلی قافیہ حیات اور سومنات ہے جو پچھلے شعر کے داخلی قوانی سے مربوط ہے:

ذکر عرب کے سوز میں نکر عجم کے ساز میں  
نے عربی مشاہدات نے عجمی تخيّلات

نکات و رعایات:- ذکر فسکر۔ مشاہدات و تخيّلات۔ سوز و ساز۔ ذکر کے اعتبار سے

مشاہدہ اور مشاہدے کے لحاظ سے سوز کتنا بر محل ہے۔ یعنی پہلے مشاہدہ کیا۔ پھر مشاہدہ کی ہوئی چیز کا ذکر کیا، اس سے سوز پیدا ہوا۔ فسکر کے اعتبار سے تخيّلات بھی بہت بر محل ہے اور تخيّلات کے اعتبار سے ساز کا حسن تو غیر معمولی ہے، کیوں کہ شاعری کا تعلق تخيّل سے بھی ہے اور ساز سے بھی۔ ساز کے اعتبار سے ”نے“ بھی دیدنی ہے۔ داخلی قافیہ مشاہدات۔ بھی گذشتہ اشعار کو پیوست کرتا ہے:

فافلہ حجاز میں ایک حسین بھی نہیں  
گرچہ ہے تاب دار بھی گیسوے دجلہ فرات

نکات و رعایات:- دجلہ اور فرات کی لہروں کو لیسو کہا۔ ان کی سیاہی شہادت اور ماتم حسین کی یاد دلاتی ہے لیکن اس کی چمک پانی کی فراخی پر دال ہے جو کسی پایے کی تلاش میں ہے۔ قافلہ کا لفظ گذرے ہیں کہتے کار دال سے اور حجاز و حسین ذکر عرب کے سوز سے مربوط ہیں۔ پھر حجاز موسیقی کی اصطلاح ہے۔ نیز بمعنی رتی بھی ہے (رزلت کی رعایت) اس حساب سے تاب دار: بھی ہوئی (راتی کی رعایت)۔

عقل و دل و نکاه کام شد آولین ہے عشق  
عشق نہ ہو تو شرع و دیں بُت کڈہ تھوت

نکات و رعایات:- شرع و دیں، فتحی معنی کے علاوہ لغوی معنی (دوفول راستے کے معنی میں مستعمل ہے) میں بھی بر محل ہیں۔ لغوی معنی (راستہ) قافلہ حجاز کے راستے کو اس شعر سے منسلک کرتے ہیں اور راستے کے دوفول طرف نصب بُت (بُت کڈہ تھوت) غرزوی اور سومنات کی یاد دلاتے ہیں۔ پھر لامصرع عشق پر ختم اور دوسرا عشق سے شروع ہوتا ہے۔ (یہ ایک صفت بھی ہے) عشق کی تکرار اہل فراق اور بُت کڈہ تھوت راستے عجمی تخيّلات کی طرف

اشارہ کرتے ہیں۔ داخلی قافیہ اولیں، شروع دوں۔

صدق خلیل بھی ہے عشق، صبر حسین بھی ہے عشق  
سرکم وجود میں بدر و حسین بھی ہے عشق

نکات و رعایات:- صدق خلیل اور صبر حسین دنوں تا فدح حجاز کی یاد دلاتے ہیں۔  
خلیل اللہ کا مختصر قافلہ جوان کے اپل خاتہ پر مشتمل تھا، حرم کی تعمیر کرتا ہے اور حسین کا مختصر  
تاقفل جوان کے اپل خاتہ پر مشتمل تھا۔ حرم کا استحکام کرتا ہے، زہایت اس کی حسین ابتدہ ہے  
اسماں میں، پچھے شعر میں دل اور نگاہ شروع میں مذکور دل کے سود اور نگاہ کے زیاب سے  
مرلوط ہیں اور یہ تینوں (عقل دل و نگاہ) صدق خلیل سے مرلوط ہیں، کیوں کہ خلیل اللہ  
نے عقل کے مشاہد سے اور نگاہ کی بصارت کو دل کی گواہی سمجھا لیکن جب ان پر عشق آشکار ہوا  
تو انہیں معلوم ہوا کہ اصلیت تو کچھ اور ہے۔ جو کچھ ان کی آنکھ دیکھتی گئی وہ جھوٹا ثابت ہو گیا  
اس طرح نگاہ کا زیاب دل کا سود بنا۔ سرکم وجود کا تعلق صبر حسین سے بھی ہے کہ انہوں نے  
جان کو کر زندہ وجود حاصل کیا اور حسین ازل کی سود سے بھی، کہ جس کے ذریعہ پر وہ وجود  
چاک ہوتا ہے اور حقیقت سودا رہوتی ہے۔ یعنی حسین نے پر درہ زندگی چاک کیا تو انہیں  
حسن ازل کی سود کا دیدا رہ ہوا۔

آئیہ کائنات کا معنی دیریاب تو

نکلے تری تلاش میں تا فلہٹے رنگ بو

نکات و رعایات:- آئیہ کائنات کا دیریاب معنی (یعنی رسول مقبل)، اس معنی میں  
دیریاب ہے کہ بزم کائنات تو کہتے تھی لیکن آپ کا درود مسعود نسبتاً حال میں ہوا۔ اس طریح  
تازہ ہیں میکرو ارادات کا ایک مفہوم یہ بھی نکلتا ہے کہ شاعر نے آئیہ کائنات کے معنی دیریاب  
کو اب جا کر حاصل کیا ہے۔ آئیہ بمعنی نشانی بھی درست ہے اور بمعنی قرآن کی آیت بھی —  
کائنات کا لفظ پچھے بند کے قافیہ کی یاد دلاتا ہے۔ وہ تاقفل ہائے رنگ دبو جو معنی دیریاب  
کی تلاش میں نکلے ہیں تاقفل حسین اور تاقفل خلیل ہیں تو تاقفل کلیم اللہ بھی ہیں جو خلیل اللہ  
کی طرح ملک مہر سے مملکت مسعود کی تلاش میں نکلتے تھے۔ دیریاب کی مناسبت سے تاقفلوں  
کا انکلنا کیس قدر خوب ہے۔ کاش جوش و فراق کے صدر اصفعات میں ایک شرب بھی ایسی لفظی ہو  
معنی مناسبتوں کا حامل نکلتا۔

جلوتیاں مدرسہ کو زنگاہ و مردہ ذوق  
خلوتیاں مے کدہ کم طلب و ہتھی کدو

نکات درعایات ہے جلوتیاں مدرسہ اور خلوتیاں مے کدہ میں ترجیح ہے۔ مدرسہ کی رعایت سے جلوت اور مے کدہ کی رعایت سے خلوت کیوں کہ مے خوار صرف اپنے ہی میں گھرتا ہے۔ اسے دُنیا و مافیہا کی خبر نہیں ہوتی۔ جلوت اور خلوت۔ مدرسہ اور زنگاہ (کیوں کہ مدرسہ میں پڑھنے کا کام ہوتا ہے) مے کدہ اور طلب اور کدو۔ پچھلے شعر کارنگ ولہو اس شعر کے زنگاہ اور طلب سے مربوط ہے کیوں کہ زنگاہ کا تعلق رنگ (یعنی دیکھنے) اور بُو کا تعلق طلب سے (یعنی بُو سے کے ذریعے مے کی یاد آنے) ہے۔ کو زنگاہ کا ربط کم طلب اور مردہ ذوق کا ربط ہتھی کدو سے ہے۔ کیوں کہ جب آنکھ اندر ہی ہے تو وہ طلب کیا کرنے گی اور کدو کو سکا کر دیسی اسے مار کر، اس میں شراب بھرتے ہیں۔ کدو نہ صرف یہ کہ مردہ ہے بلکہ مردہ ذوق بھی ہے کیوں کہ اس پر شراب کا اثر نہیں ہوتا۔ رعایات کا تصادم بھی دیدیں ہے۔ پہلے صرع میں "ذوق" کا ربط میں سے بھی ہے اور دوسرا صرع میں "طلب" (طلب، طلاق) کا تعلق "مدرسہ" سے بھی ہے۔ "مردہ ذوق" خلوتیاں مے کدہ پر بھی منطبق ہو سکتا ہے۔ اسی طرح "کم طلب" جلوتیاں مدرسہ پر۔ اور بھجو یہ انداز میں "ہتھی کدو" بھی۔

میں کہ مری غزل میں ہے آتش رفتہ کا سراغ  
میری تمام سرگذشت کھوئے ہوؤں کی جستجو

نکات درعایات۔ یہ پورا شعر آگ بھی ہوتی ادھر... والے شعر کی یاد دلاتا ہے۔ آتش رفتہ، آگ بھی ہوتی ادھر۔ سراغ، کیا خیر۔ گذرے ہیں کتنے کارواں کھوئے ہوؤں کی جستجو۔ اور دیکھنے: رفتہ اور سرگذشت (یعنی رفت دگذشت) رفتہ، کھوئے ہوئے۔ سراغ، جستجو۔ تازہ میں میکر واردات کا ربط، آتش رفتہ اور کھوئے ہوؤں سے بھی ہے۔ کیوں کہ شاعر بدیر اسرار اب واضح ہو رہے ہیں یعنی یہ واردات اس پر اب نازل ہو رہی ہے کہ میری تمام سرگذشت کھوئے ہوؤں کی جستجو ہے اور اس طرح میری غزل میں ہی آتش رفتہ کا سراغ مل سکتا ہے۔

باد صبا کی ہوج سے نشوونماے خار و خس  
میرے نفس کی ہوج سے نشوونماے آرزو

نکات و رعایات ۱۔ موج کا لفظ نور کی ندیاں روائی کی یاد دلاتا ہے۔ باد، نفس، خار و خس، نفس شاعر کی منج جو آنسوؤں سے ترہے، نشوونما کے لفظ کو مستحکم کرتی ہے اور جن دلوں میں آرزو کا نشوونما ہو رہا ہے وہ بھی ان قاطلوں میں شامل ہیں جو صمیٰ کائنات ڈھونڈنے نکلے ہیں۔ دوسرا مصرع غالبہ کی یاد دلاتا ہے ظ میری آہیں بخیث چاک گریساں ہو گئیں۔ یعنی جس طرح دہان آہیں روکنے پر تمنا میں شدت ہوتی ہے اسی طرح یہاں ہر سانس جو زندگی کے کم ہونے کی دلیل ہے آرزو کی نمود کرتی ہے۔ یہ قول محل بھی غالبہ کا خاص انداز ہے۔

خونِ دل و جبگر سے ہے میری نواکی پروشن  
ہے رگ ساز میں روائی صاحب ساز کا لہو

نکات و رعایات ۲۔ موج، پانی، نشوونما، پروشن۔ موج، خون، رگ، روائی، لہو۔ پروشن۔ روائی، لہو۔ نوا میں معنی سامان اور ساز بمعنی سامان کا بھی اشارہ موجود ہے۔ ساز، نوا۔ ان الفاظ کا غزل اور سرگزشت سے رشتہ نکا ہر ہے۔ نوارگ ساز ہے اور دل و جبگر ساز۔ اس کے علاوہ رگ ساز میں صاحب ساز کا لہو روائی ہرنا اس بات کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے کبھی کبھی مضراب کے بغیر ساز پر انگلیاں پھریتے ہیں انگلیاں لہو لہان بھی ہو جاتی ہیں اور مجاذ حقیقت بن جاتا ہے۔

فرصت کش مکش مدد ایں دل بے قرار را  
یک دشکن زیادہ کن گیو سے تاب دار را

نکات و رعایات ۳۔ رویف و قافیہ (بے قرار را، تاب دار را) میں ساز کے تاروں کی تحریر اہٹ صاف سنائی دیتی ہے۔ خونِ دل و جبگر کا رشتہ کش مکش سے نکا ہر ہے گیو سے تاب دار کا فقرہ گیو سے تاب دار دجلہ و فرات کی یاد دلاتا ہے جہاں حسین پائیے شہید ہوئے تھے۔ یہاں بھی گیو سے تاب دار دجلہ و فرات بہانہ بن رہے ہیں اور سکن گیو سے کی افزایش اس لیے ہے کہ دل و جبگر جو کش مکش انہیاں علم میں خون ہو رہے ہیں انھیں شکنول میں گرفتار ہو کر ہمیشہ کے لیے قرار پا جائیں۔ اس طرح یہ شتر ہل فراق کے لیے میش دوام ہے۔ بھی سے جاتا ہے۔

## اثبات و نفي

لوح بھی تو، قلم بھی تو تیرا وجود اکتباں  
گند آبگینہ رنگ تیرے محیط میں جا ب

نکات و رعایات:- لوح اور قلم کی رعایت سے کتاب کہنا سامنے کی بات تھی لیکن اکتاب اور اس کے ساتھ وجود کا فقط ہمیں پھر نظم کے آغاز کی طرف لے جاتا ہے جہاں سن اذل کی بخوبی ہے اور صرکہ وجود گرم ہے۔ آبگینہ کے ساتھ محیط اور جا ب تو سیکھ ہی ہے۔ لیکن آسمان کو توسعہ ن ظاہر کر کے صرف آبگینہ رنگ کہنا دو معنی رکتا ہے۔ یعنی رنگ بمعنی رنگ بھی ہے اور بمعنی شکل بھی ہے۔ اس طرح آسمان کی شکل آبگینہ جیسی اور اس کا رنگ آبگینہ جیسا ہمکا ہو جاتا ہے۔ گند کے ساتھ آب کا لفظ از خود و سعت کا تاثر پیدا کرتا ہے لیکن ایک مفہوم اور بھی ہے۔ ایک نشر تو یہ ہو گی کہ گند آبگینہ رنگ (یعنی آسمان) تیرے محیط میں جا ب کی طرح ہے۔ دوسری نشیر بھی ہو سکتی ہے کہ تیرے محیط میں جو جا ب ہے وہ گند آبگینہ رنگ ہے، یعنی تیرے سمندر کا ہر بُلبلہ آسمان کے برابر ہے۔ دوسرے مفہوم کی روشنی میں محیط اور آسمان دونوں کی وسعت خود ب خود قائم ہو جاتی ہے۔ وسعت کا یہ تاثر اس وقت اور ستمکم ہوتا ہے جب یہ مصروع آئیں کائنات کا معنی دیریاب تو کی طرف راجح کیا جائے کہ خود کائنات محفوظ ایک آیت یا اٹھانی ہے اور تو اس کا معنی دیریاب معنی ہے، یعنی تو وہ چیز ہے جس کی محفوظ ایک اٹھانی کائنات جیسی اتحاد چیز ہے۔ ایسی صورت میں تیرے محیط میں تیرتے ہوئے جا ب آسمان کے برابر ہیں تو جبرت کیا ہے۔

پانی اور نشوونما کے جو استعارے اور سیکرچ پیچے شعر میں قائم ہوتے تھے ان کی توسعہ آبگینہ، محیط اور جا ب سے ہوتی ہے۔ اگلے شعر میں پانی بمعنی زندگی اور نشوونما کے ساتھ نور (یعنی چشمہ نور جو پانی بھی ہے اور روشنی بھی ہے) ہمیں پھر اول بند کی طرف لے جاتا ہے۔

عالم آب و خاک کو تیرے ظہور سے فروع  
ذرہ ریگ کو دیا تو نے طلوع آفتاب

نکات و رعایات:- عالم، آب، خاک، ذرہ، ریگ۔ ظہور، فروع، طلوع، آفتاب۔ فروع بمعنی روشن ہوتا۔ آب و خاک کا روشن ہونا براہ راست دوست میں صحیح چشمہ آفتاب سے نور کی ندیاں روائی سے مر جو طب ہے۔ وہ ذرہ ریگ جو نرم مثل پر نیاں تھا اب پر تو آفتاب سے مستفید ہو کر خود آفتاب بن گیا ہے۔ یہ خورشید کا پیکے اگر ذرے کا دل چیری۔

شوکت سخن و سليم تيرے جلال کی نمود  
فقیر جنید و بايزيد تیرا جمال بے نقاب

نکات و رعایات :- جلال، جمال، ظہور، طلوع، نمود، فروغ، بے نقاب۔ عالم آب  
خاک کے اعتبار سے شوکت سخن و سليم اور ذرۃ ریگ کے اعتبار سے فقیر جنید و بايزيد۔  
شوق ترا اگر نہ ہو میری نماز کا امام

میرا قیام بھی حجاب، میرا سخن و بھی حجاب

نکات و رعایات :- مشہور حدیث کی طرف اشارہ ہونے کے علاوہ بے نقاب اور حجاب  
میں رعایت ہے۔ ایسی ہی رعایت شوق اور حجاب میں ہے۔ نماز، قیام، سخن و میں رعایت  
بھی ہے اور تدریج بھی۔ اندر ورنی تافیہ : امام، قیام۔

تیری نگاہ نماز سے دوڑ مراد پا گئے  
عقل غیاب و سجن عشق حضور و اضطراب

نکات و رعایات :- نگاہ کے اعتبار سے سخن و حضور، نماز کے اعتبار سے غیاب، اضطراب  
یعنی نگاہ کا د صفت سجن و حضوری ہے جب کہ نماز غیاب (بسی پرده) اور پرده اضطراب  
پیدا کرتا ہے۔

تیرہ و تارہ بے جہاں گردش آفتاب سے  
طبع زمانہ تازہ کر جلوہ بے حجاب سے

نکات و رعایات :- تیرہ و تارہ، گردش - تازہ کے اعتبار سے جلوہ بے حجاب۔ اس لیے  
کہ صبح کی صفت تازگی ہے اور تیرگی کے بعد صبح ہوتی ہے۔ آفتاب گردش میں ہے یاد نسیا کو  
گردش فر رہا ہے۔ جلوہ بے حجاب پر دمہ و جود کی چاکی سے مربوط ہے۔ آفتاب کی گردش میں  
گردش سیارہ کی کیفیت ہے یعنی ایسا تارہ جو روشن نہیں رہ گیا۔ یہ احساس ہمیں عشق نہ  
نہ ہو تو شرع و دین بُت کندہ تصورات ہی یاد دلاتا ہے کیوں کہ عالم کا اصول کا اصول کا گر عشق ہی ہے،  
وہ نہیں تو آفتاب بھی اپنی روشنی گزوادے گا۔

تیری نظر میں یہ تمام میرے گذشتہ روز و شب  
مجھ کو خبر نہ تھی کہ ہے علم نجیل بے رطب

نکات و رعایات :- تمام گذشتہ روز و شب کا فقرہ تمام گذشت کھوئے ہوئیں کی سجن

کیا یاد دلاتا ہے۔ علم کا خیل بے رطب اس خیل سے مربوط ہے جس سے برگ بند آول میں مصل  
گئے تھے، کیوں کہ فواج کاظمی میں برگ خیل کے دھنے (اب گرد یعنی مصروع مگر دے  
پاک ہے ہر اگی معنویت اور بڑھ گئی) پر ہی یہ حکوم ہوا کہ میں جس درخت سے برگ دار  
کامنائی تھا وہ تو باخچہ ہے۔

تازہ مرے ضمیر میں معرکہ کہن ہوا  
عشق تمام مصطفیٰ اعقل تمام بولہب

نکات و رعایات:- معرکہ کہن جو ضمیر میں تازہ ہو رہا ہے زمین کے دوبارہ زندہ ہونے  
کا مراد ہے اور ساتھ ساتھ ان واردات کا بھی حوالہ ہے جن کی تازگی کا ذکر دوسرے  
بندیں ہوا۔ پھرے بندیں بھی طبع زمان کے تازد کرنے کی درخواست وجود محمدی سے کی  
گئی ہے۔ ضمیر سے مراد Conscience کے علاوہ اندر دلِ ذات بھی ہے۔ ضمیر یعنی پھرے  
 والا، چھپا ہوا۔ طبع زمان کی تازگی جو جلوہ بے نقاب کے ذریعہ عمل میں آئے گی، دراصل  
اس معرکہ کہن کا دوبارہ وجود میں آنا ہے جو حق اور باطل کے درمیان مغض عجمی تخلات  
میں نہیں بلکہ عربی مشاہدات میں کھیلا گیا تھا۔ ہوا جو گرد سے پاک ہے اور برگ خیل جو دھنے  
ہوتے ہیں وہ بھی اسی نئی زندگی کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ ابو لہب کا لغوی معہوم صاحب  
شعل ہے۔ ابو لہب حسین ہوتے ہوتے بھی داخلی جمال کے مشاہدے سے محروم تھا۔ اسی  
طرح جہاں گردش آفتاب بے روح کی بنابر تیرہ و تار ہے۔ داخلی قافیہ: ہوا، مصطفیٰ۔

گاہ بہ حید می برو گاہ بزو رمی کشد  
عشق کی ابتداء عجب عشق کی انتہا عجب

نکات و رعایات:- ابتداء حید اور انتہا زور۔ عشق انسان کو مغلوب کر لیتا ہے  
اور اسے اہل فراق بنادیتا ہے۔ نظم کا آخری شعر اس خیال سے مربوط ہے۔ پہلے مصروع میں  
اندر دلی قافیہ اور دوسرے میں ترسیع۔

عالم سوز و سازیں دصل سے بڑھ کے ہے فراق  
و دصل میں مرگ آرزو بھریں لذتی طلب

نکات و رعایات:- نفس کی موجود سے نشوونما سے آرزو اور دصل میں اس کی موت۔  
اصل نفس کی موجود ہی ہے جو دصل سے دور اور فراق سے نزدیک رکھے۔

عین دصال میں مجھے حوصلہ نظر نہ تھا  
گرچہ بہانہ جو رہی میری نگاہ بے ادب  
نکات در عایات و نگاہ بے ادب اپنا زیال کرتی ہے لیکن دل کے لیے ہزار سو داسی  
میں ہے۔ عین نگاہ -

گرمی آرزو فراق، شورش ہائے دہو فراق  
موج کی جستجو فراق، قطڑے کی آبرو فراق  
نکات در عایات و گرمی، شورش، جستجو، موج، قطڑہ، آبرو۔ موج سے آرزو کا نشوٹ  
اور آرزو فراق ہے۔ اس لیے قطڑے جو موج کو موج بناتے ہیں ان کی آبرو (دونوں معنی میں)  
frac ہی سے ہے۔ موج کی شورش میں گرمی ہے۔ وہ دریا بھی ہے آتش بھی، جس طرح دشت  
میں صحیح کامساں -

مندرجہ بالا تجزیے سے ظاہر ہو گا کہ پوری نظم لفظی در و بست کا شاہ کار ہے۔  
خیالات کا انتشار اس قدر ہے کہ ایک ہی بند میں خیال جگہ جگہ بدلتا ہے۔ اس ظاہری بے لطی  
کو ہیئتی وحدت دینے کے لیے اقبال نے ہر بند میں اشعار کی تعداد یکساں رکھی ہے اور پوری  
نظم ترکیب بند میں ہے۔ لیکن یہ کارگذاری بذات خود مخفف ایک مصنوعی وحدت پیدا کرتی  
ہے۔ انتشار کے باوجود نظم تحد اور کمل اسی لیے بنی ہے کہ ہر صریح ایک درسے سے لفظی اور  
اس طرح داخلی معنوی رابطہ رکھتا ہے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ لفظی در و بست اور در عایات اس نظم  
میں اتنی ہی پیش جاتی ہیں نے اور پر بیان کی ہیں۔ یقین ہے کہ اور کبھی ہوں گی لیکن ان کے  
محض بیان سے بھی میرے نظریے کی تصدیق ہوتی ہے کہ نظم اور خاص کل طویل یا نسبتاً طویل نظم  
میں اقبال کی فن کاری ایک طرح کی یکتائی رکھتی ہے جس کا بدل ممکن نہیں۔ نظم کی قوت  
در اصل اسی یتائی میں ہے۔ اس طرح اقبال فلسفی یا مجدد و بجو کچھ بھی ہیں اپنی صناعی اور  
محضوں نظم سازی کے حوالہ ہی سے اپنی شاعرات شخصیت کو قائم کرتے ہیں۔ ایسا نہیں  
ہے کہ ان کی شاعرات شخصیت ان کے مجدد و بیا فلسفی ہونے سے قائم ہوتی ہے۔

## اقبال کا عروضی نظام

اقبال کے کلام کی ایک نمایاں صفت اُس کی خوش آہنگی ہے۔ اس خوش آہنگی میں کلام کے معنی کا بڑا حصہ ہے۔ لیکن اس کا تعلق ان بھروسے بھی ہے جو انہوں نے استعمال کی ہیں۔ یہ اس لیے کہ بھروسی معنی کا ہی حصہ ہوتی ہے۔ صرف اس معنی میں نہیں کہ بعض بھروسوں کو بعض طرح کے معنی میں کے لیے زیادہ مناسب کہا گیا ہے بلکہ اس معنی میں کہ ہر نوع نظم کے معنی کی تغیری میں مدد کرتی ہے جیسا کہ ومرث (۷۴۰۰۰۲۲) نے کہا ہے: "بھروسی ایسی چیز کبھی نہیں ہوتی جس سے ہمارا سالبہ اس زبان کے معنی سے الگ پڑے جس کو بھروسی مل دھا گیا ہے اور یہ یقیناً ایسی کوئی چیز نہیں ہوتی جو اس معنی سے الگ ہمارے تجربے میں داخل ہو" اس کی وجہ وہ یہ بیان کرتا ہے کہ اگرچہ زبان کے دروخیز ہیں، ایک تو وہ جو کسی بات کو ظاہر کرتا ہے اور دوسرا وہ جس کے ذریعے وہ بات ظاہر ہوتی ہے۔ لیکن ان دونوں کا ادغام آنابے ساختہ، — داخلی طور پر اتنا سلیم شدہ، آتنا معنی خیز: اور اتنا ہمگیر ہوتا ہے کہ عام طور پر ہم ان دونوں رُزوں کو ایک ہی اکائی کی طرح محسوس کرتے ہیں۔ دونوں مل کر ایک حقیقت بناتے ہیں۔ مختلف طقوں پر زبان کے دوسرے مظاہر کی طرح بھروسی کسیوضاحت پذیر معنی سے الگ کر کے بیان تو کی جاسکتی ہے۔ لیکن شرعاً علم حاصل کرنے کے عمل کے دران وہ شعر سے الگ نہیں کی جاسکتی۔ ومرث اس بات کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے کہ امورات کے نموذž، ان کو ادا کرنے میں تاکید یا ذرہ یا عدم تاکید کی کیفیت بھی معنی رکھتی ہے۔ اس اصول کو دوسرے العاظمیں یوں بیان کر سکتے ہیں کہ مفعول مفعلن فتوں اصوات کے اس نمونے کا بیان تو ہے جو اقبال کے اس صرعے میں ملتا ہے۔

ہر حسپیز ہے پھر خود نمائی

اور معمول مفاسullen کی بلور فارمولای بہت بڑی خوبی ہے کہ وہ اصوات کے زیر بحث نہ نہ کوئی سعی سے الگ کر کے بیان کر سکتا ہے اور جہاں یہ نمونہ واقع ہو گا، یہ فارمولہ کا رآمدہ ثابت ہو گا۔ لیکن جب ہم اس فارمولہ کی جگہ اس کی علمی تسلیک، یعنی مصرع کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہم دیکھتے ہیں کہ یہ فارمولہ اقبال کے مصرع میں جس طرح کام کر رہا ہے وہ اس سے مختلف بھی ہے اور شاہزادی ہے جس طرح سے یہ دیا شنکر نیم کے اس مصرع میں کام کر رہا ہے ڈر دیکھا تو وہ گل ہوا ہوا ہے

شاید تو واضح ہے کہ دونوں کے نظام اصوات کو معمول مفاسullen فوولن کے ذریعے ظاہر کر سکتے ہیں اور اختلاف اگرچہ محسوس ہوتا ہے۔ لیکن اس اختلاف کو بیان کرنے کے لیے فارمولے نہیں وضع ہو سکتے۔ دوسری طرف یہ بات بھی دیکھاں میں رکھنے کی ہے کہ ان دونوں مصروعوں کے معنی جس طرح ہمارے ذہن پر مرتب ہوتے ہیں وہ اس نظام اصوات کے بغیر ممکن نہ تھے جو ان مصروعوں میں ہے۔ معمول مفاسullen فوولن بذاتِ خود اتنا خوبصورت نہیں ہے جتنا ان آوازوں کا اظہار خوبصورت ہے جن کے ذریعے یہ فارمولہ ان مصروعوں میں بیان ہوا ہے۔ لیکن آوازوں کا یہ خوبصورت انہیار بھی اس فارمولہ کے بغیر ممکن نہ تھا۔

ہذا اقبال کے کلام کی خوش آہنگی میں ان کی بھروسی کو بھی دخل ہے، کیونکہ بھرمی کا حصہ ہوتی ہے۔ لیکن بھریں چونکہ محدود ہیں اور اقبال نے ان محدود بھروسی میں سے بھی چند ہی استعمال کی ہیں اس لیے اس خوش آہنگی میں بھر کا جو حصہ ہے وہ محض بھروسی کی تعداد اور تنوع پر مخصوص نہیں ہو سکتا۔ اس معاملے میں بڑا دخل ان بھروسی کو برتنے کے طریقے کا ہو گا جیسا کہ میں نے اور اپر اشارہ کیا ہے۔ اس طریقے کو بیان کرنا اور اس کا تجزیہ کرنا آسان نہیں۔ لیکن اس کے بغیر چارہ بھی نہیں۔ خاص کر اس وجہ سے کہ یہ خیال عام ہے کہ اقبال کے یہاں بھروسی کا تنوع بہت ہے اور انہوں نے بہت متقدم بھریں استعمال کی ہیں۔ یہ دونوں باتیں غلط ہیں۔ دوسری بات تو اس لیے غلط ہے کہ بھر کی شرط یہی ہے کہ وہ متقدم ہو۔ اس میں اگر متقدم نہ ہو گا تو وہ بھرنے ہو گی۔ بھر میں ترقم کی وجہ کراہ ہو، یا فارمولے کی پچیدگی، یا دونوں، لیکن بھر میں ترقم ہوتا ضرور ہے۔ کسی ایک بھر یا چند بھروسی کو متقدم تھہراانا اور باقی کو کم متقدم سمجھنا اس مفروضے کو راہ دیتا ہے کہ بھر کے لیے ترقم بنیادی یا بڑی شرط نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ مفروضہ غلط ہے۔ بھریں بنائی ہیں لیے گئیں، یا دریافت ہی اس وجہ سے ہوئیں کہ اصوات کے بعض نظام ترقم

## اباتات و فنی

نظر آئے اور بعض نہیں۔ دوسری بات اس لیے بھی غلط ہے کہ ایک آدھ کے علاوہ اقبال نے تمام بھریں وہی استعمال کی ہیں جو تمام اُردو شاعری میں عام اور مرتقی ہیں اور جو استثنائی۔ بھریں بھی ہیں (بھر مترج، بھر رجز سالم، ہندی کا سری چند) ان میں انھوں نے بہت کم شعر کہے ہیں۔ لہذا یہ کہنا کہ اقبال نے مترجم بھریں استعمال کی ہیں، یا محض یہ کہ انھوں نے عام بھریں استعمال کی ہیں اور وہ سب بھریں مترجم ہیں پہلی بات (اقبال کے یہاں بھروں کا تصریح بہت ہے) اس لیے غلط ہے کہ (ہندی کی ایک بھر کو ملا کر) اقبال نے اپنے اُردو کلام میں صرف ۲۴ بھریں استعمال کی ہیں اور ان میں سے بعض کا استعمال آنکھ ہے کہ نہیں کے بلکہ اُردو کے اشعار کا فی صد تساں بکار ہے، اس سے حسب ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں:

۱۔ سات بھریں ایسی ہیں جن میں اقبال کے اشعار کی تعداد فردًا فردًا ۶۰ وہ فی صد یا اس سے کم ہے۔ رملِ مشن مشکول میں تعداد ۶۰ وہ فی صد ہے اور رُباعی کی بھریں یہ تعداد بعض ۶۰ وہ فی صد ہے۔

۲۔ پانچ بھریں ہیں جن میں اشعار کی تعداد فردًا فردًا ۲۰ فی صد سے کم ہے۔ مقابر تین سالم میں یہ تعداد ۹ وہ فی صد ہے اور مقابر مقبوضِ شلم مفاسعہ میں ۲۰ وہ فی صد۔

۳۔ اقبال کے کلام کا کثیر ترین حصہ یعنی ۵۶۵ فی صد، محض پانچ بھروں میں ہے۔ اس تحریکیے کے بعد کچھ کہنے کی ضرورت نہیں، لیکن یہ کہنا مناسب نہ ہوگا کہ رُباعی جیسی خوبصورت بھریں اقبال نے صرف دوسری یعنی ایک رُباعی کہی ہے۔ دو مشہور اوزان میں اقبال نے ایک شعر بھی نہیں کہا۔ یہ اوزان ہیں: سریع مدرس مطوفی مکشون (مفتعل مفعلع فاعلن) اور رمل مدرس مجنون مخدود مقطوع (فاعلات فحلاً فعلن)۔ موخر الذکر مشہور ہونے کے علاوہ بہت مقبول بھی ہے۔ اس میں غالب کی غلبیں عشق بھو نہیں داشت، ہی ہی اور پھر مجھے دیدہ تر یاد آیا سب کو یاد ہوں گی۔ اول الذکر میں تیر کی دشہور غزیلیں ہیں: چوری میں دل کی دشہور کر گیا، عشق میں نے خون دختر چاہیے۔ کم استعمال ہونے والی لیکن مشہور بھریں جو اقبال نے نہیں استعمال کیں ان میں مجتبث مشن مجنون (عجب نشاط سے جلا دکے چلے ہیں ہم آگے، غالب) اور مفریح مشن مطوفی مخمور (آکر مری جان کو قرار نہیں ہے، غالب) قابل ذکر ہیں۔ سب سے بڑھ کر یہ کہ اقبال

نے تیر کی "ہندی بھر" میں ایک مصروع بھی نہیں کہا۔ حالانکہ غالباً تک نے اس بھروسے ایک غزل کہہ دی تھی (د حشی بن میاد نے ہم رم خود دل کو کیا رام کیا، اقبال کو شاید اس کی خبر نہ ہوگی۔ کیونکہ یہ غزل مردوج دلوں میں شامل نہیں ہے۔ لیکن اقبال کے اپنے عہد میں فانی اور سیماں اور بیض و سرے شرعاً نے خوب استعمال کیا ہے۔

لہذا اقبال کی خوش آہنگی کا راز ان کی بھروسے کے نام نہاد تزویع اور کثرت اور ان کی نام نہاد مترثم بھروسے پیش نہیں ہے۔ کیونکہ ان کے یہاں بھروسے کا کوئی خاص تزویع نہیں ہے اور بھروسے تو سب ہی مترثم ہوتی ہیں۔ لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ اقبال کی عرب و فارسی ہمارت دسرے شعراء کی نسبت کم تھی۔ تیر کی "ہندی بھر" میں فانی اور سیماں دلوں نے سخوں کی کھائی ہیں۔ خود تیر نے اس بھروسے کثرتِ شغل کے باوجود کئی مصروفیں میں غلطی کی ہے۔ غالباً کی بھی ایک غزل کا ایک مصروع بھر سے خارج ہے اور ان کی ایک رباعی بس اتفاق سے موزوں ہو گئی ہے۔ اس کے برخلاف اقبال کے یہاں کوئی عرب و فارسی غلطی نہیں ملتی۔ صرف ایک مصروع مخدوش ہو گیا ہے کہ

اقبال بڑا اپدیٹ یک ہے من با توں میں ہو یاتا ہے

گیان چند نے صحیح لکھا ہے کہ اس مصروع میں اقبال اپنی واحد عرب و فارسی غلطی کے ترتیب ہوتے ہیں، کیوں کہ انہوں نے "موہ، کوہ" کے وزن پر باندھا ہے۔ لیکن اس کو بھی گیان چند کی سخت گیری کہنا چاہیے کیونکہ فارسی کے بہت سے الفاظ جو داؤ، د کے بغیر ختم ہوتے ہیں، داؤ کے بغیر بھی درست ہیں۔ مثلاً "ابو" اور "ابہ"۔ "اندوہ" اور "انہ"۔ "کوہ" اور "ک" (یہی کیفیت بہت سے الف) "و" والے الفاظ کی بھی ہے۔ مثلاً "شاہ" اور "شہ" اقبال نے غیر شوری طور پر فارسی کا قاعدہ دیسی لفظ پر جاری کر دیا اور "موہ کی جگہ" "مرہ" باندھ لیا۔ بہر حال اس ایک "غلطی" کے علاوہ اقبال کا سارا کلام عرب و فارسی اعتبار سے چحت اور درست ہے۔ یہاں تک کہ انہوں نے سرسی چھندیں جو نہ ہیں۔ (اوغافل افغان) اس میں اردو والوں کی عام روشن کے خلاف انہوں نے آخری حرف مزید کا ہر مصروع میں التزام کیا ہے تاکہ "ماترایش پوری ہوں۔"

گیان چند نے اپنے قیمتی مضمون "اقبال کے اردو کلام کا عرب و فارسی مطالعہ" میں کئی اہم اور کارامد باتیں بتائی ہیں۔ جائز بھی اچھا خاصاً پیش کیا ہے۔ سب سے بڑھ کر یہ کہ تمام اشعار کی تعداد اور بھروسے کے اعتبار سے ان کی جدول تیار کر دی ہے۔ آخر الذکر کام کس تدریجی تسلیم ہوا۔ اس کی وضاحت ضروری نہیں۔ اگر یہ مضمون موجود نہ ہوتا تو شاید یہ میں اس موضوع کے کئی پسلوں کو لشنا پھیلوڑ دیتا۔ ایک

او مضمون میں انہوں نے اقبال کے مُتر دکلام کا مطالعہ کر کے دکھایا ہے کہ اقبال شروع شروع میں ناماؤں اوزان یا زحافات کے بھی شائق تھے۔ لیکن زیرنظر مضمون میں ان کے بہت سے تابع غلط ہو گئے ہیں کیونکہ انہوں نے صحیح طبق کارہیں استعمال کیا۔ انہوں نے اپنے تجزیے کی اساس اشعار کی تعداد پر رکھی ہے اور یہ حکم تھا یہ ہے کہ جب اقبال پر حجازیت اور عجمیت غالب آنے لگی تو انہوں نے بعض بھروسی کو جن کے آنگ میں عجمیت کم سی، نظر انداز یا نامقبول کر دیا۔ یعنی ان بھروسی میں کم شرک ہے۔ اس طرز کا ریاضی غلطی یہ ہے کہ انہوں نے اشعار کے فی صد تابع کے بجائے اشعار کی تعداد کو معیار بنایا۔ نظر ہر چیز کو سو شعروں میں اگر وہ شعر کسی بھروسی میں پہنچا سکے تو محض اس بنا پر کہ یہ کام شعروں شعروں سے زیادہ ہیں، یہ حکم نہیں تھا بلکہ اسی بھروسی میں اسی بھروسی کو کٹا ہر کرتی ہے۔ کیونکہ سو میں وہ اور پانچ میں پچاس کافی صد تابع تو بہر حال مساوی ہے۔ فی صد تابع کو نظر انداز کرنے کے باعث گیان چند کے اہم تابع غلط ہو گئے ہیں۔ ان میں سے بعض حصہ ذیل ہیں:

۱) ارسلشمن مخدوف (فاعلاتن فاعلاتن فاطلن) یہ وزن بہت سهل اور سبک ہوتا ہے۔ شاید یہی وجہ ہے کہ بعد کے مجموعوں میں اقبال کی مشکل پسند طبیعت نے اسے کم فواز ای گیان چند کی گنتی کے مطابق اقبال کے سب سے زیادہ اردو اشعار یعنی ۱۰۵۲، اسی وزن میں میں ہیں؟ لیکن ان میں سے ۵۶ "بانگ درا" ہی میں ہیں۔ باقی کسی مجموعے میں سو اشعار بھی نہیں۔ "اقبال کے اڑ د کلام کو دیکھیں تو یہ ارتعاشات نظر آتا ہے کہ وہ مختصر، آسان اور زیادہ مقبول سے آہستہ آہستہ دور ہوتے جاتے ہیں۔" جب ان پر عجمیت اور حجازیت کا غلبہ ہوا تو انہوں نے ایسی بھروسی کو متاریخ خاص بنایا: مفتولن مفعلن، وغیرہ۔

یہ سب باتیں اس لیے غلط ہیں کہ اقبال کے دو مجموعوں میں بھروسی کا تابع تقریباً یکساں ہے اور ان دو مجموعوں میں یہ بعثیہ دونوں سے کم ہے ان میں بھی کم و بیش یکساں ہے اور ان کے آخری مجموعے (ارضخان حجاز) میں اس کا تابع تقریباً وہی ہے جو پہلے مجموعے (بانگ درا) میں ہے۔ ملاحظہ ہو:

### اشبات و فنی

| مجموعہ      | تناسب فی صد | کل اشعار | رمل مشن مخدوف کے اشعار | رمل مشن مخدوف کے اشعار |
|-------------|-------------|----------|------------------------|------------------------|
| بانگ درا    | ۷۵۶         | ۲۵۱۵     | ۸۵۶                    | ۳۳                     |
| بال جریل    | ۸۵          | ۱۱۹۲     | ۸۵                     | ۶۶۱                    |
| مرب کلیم    | ۲۸          | ۸۳۳      | ۲۸                     | ۲۶۳۵                   |
| ارمنان حجاز | ۸۳          | ۲۵۵      | ۸۳                     | ۳۳۶۹                   |

ہمہ شمن مخبوں مخدوف مقلعوں (مخابع لئے فعالاتن مناخ لئے فعلن) کے بارے میں گیان چند نئے یہ نہیں کہا ہے کہ اس کا مزاج غیر مندی ہے۔ لہذا اس بھر کا تناسب بھی اقبال کے مجموعوں میں یکے بعد دیگرے کم ہوتے رہنا چاہیے تھا۔ لیکن اس کے بر عکس ہے۔

| مجموعہ      | تناسب فی صد | کل اشعار | مجھٹ کے اشعار | مجھٹ کے اشعار |
|-------------|-------------|----------|---------------|---------------|
| بانگ درا    | ۲۵۱۵        | ۲۱۲      | ۸۶۳           | ۸۶۳           |
| بال جریل    | ۱۱۹۲        | ۲۲۳      | ۱۹۶           | ۱۳            |
| مرب کلیم    | ۸۳۳         | ۳۵       | ۲۵۵           | ۲۹۶۲          |
| ارمنان حجاز | ۲۵۵         | ۲۵۵      | ۳۵            | ۱۶۶۹          |

بھر رمل مشن مخبوں مخدوف مقلعوں (فعالاتن فعلاتن فعلن) کے بارے میں بھی گیان چند نئے یہ نہیں کہا ہے کہ اس کا مزاج عجیب یا حجازی ہے۔ لہذا اس بھر کا بھی موقع بعد کے کلام میں کمزور ہونا چاہیے تھا۔ لیکن حقیقت یہاں بھی کچھ اور ہے۔ ملاحظہ ہو:

| مجموعہ      | تناسب فی صد | کل اشعار | رمل مشن مخدوف مقلعوں کے اشعار | رمل مشن مخدوف مقلعوں کے اشعار |
|-------------|-------------|----------|-------------------------------|-------------------------------|
| بانگ درا    | ۲۵۱۵        | ۲۵۴      | ۱۲۶۱                          | ۱۲۶۱                          |
| بال جریل    | ۱۱۹۲        | ۲۸       | ۱۱۹                           | ۲۶۰۰                          |
| مرب کلیم    | ۸۳۳         | ۲        | ۲۵۵                           | ۲۳۶۸                          |
| ارمنان حجاز | ۲۵۵         | ۲۵۵      | ۲                             | ۱۶۵                           |

”ارمنان حجاز“ میں تناسب یقیناً بہت کم ہے۔ لیکن ”مرب کلیم“، ”بو عجیب اور حجازی لئے زاگر اس نام کی کوئی چیز ہے) کے لیے نہیں ہے، اس میں یہ تناسب یقینی تینوں مجموعوں سے بہت زیادہ ہے۔ یہ بات درست ہے کہ بھر مندرجہ کو اقبال نے ”بانگ درا“ میں بالکل نہیں بردا اور یہ بھر اقبال سے پہلے اور دو میں بہت کم تھی۔ (ناپید نہیں تھی، میر نے اس میں کمی غلبیں کی ہیں، لیکن خود گیان چند

کے پر موجب ایک دوسری بھر، جو عجی اور حجازی رنگ رکھتی ہے، یعنی رجز سالم اور مطوفی مخبرن، وہ صرف ”بانگ درا“ اور ”بال جبریل“ میں ملتی ہے۔ رجز سالم تو ”بانگ درا“ کے علاوہ کسی بھی مجموعے میں نہیں ہے۔ لہذا اگر اقبال کے کلام میں عجی یا حجازی تے بعد میں تیر تر ہو بھی گئی تو اس کا انہیاں کسی مخصوص بھر میں نہیں ہوا۔

(۲) اگریان چند کا دوسرا استباط یہ ہے کہ ”چھوٹے اور مددس اوزان بھی اقبال کو زیادہ پسند نہیں ہیں۔ ان میں کہے گئے اشعار کا تناسب اقبال کے کلام میں بہت کم ہے۔“  
یہ استباط بھی غلط ہے۔ اگرچہ اقبال نے کسی ایک چھوٹی بھروسہ کثرت سے شرنہیں کہے۔ اور دو شہر چھوٹی بھروسہ کو نظر انداز بھی کر دیا۔ لیکن مجموعی طور پر چھوٹی بھروسہ میں ان کا کلام خاصا ہے۔ انہوں نے کل ملا کر سات چھوٹی بھروسہ استعمال کی ہیں اور ان کے پورے کلام کا سائز تیرہ فی صد حصہ ان بھروسہ میں ہے۔ یہ تناسب تیرے سے کچھ ہی کم ہے۔ میر کے کھیات میں شروع کے ۹۹، ۹۸، ۹۷ اشعار میں (جو کہ اقبال کے اشعار کی کل تعداد ہے) گیارہ سور شعر، یعنی اعماق ای کا صد اشعار چھوٹی بھروسہ میں ہیں۔ بعد کے دیوالی میں میر کے یہاں یہ تناسب کم بھی ہو گیا ہے۔ خاص کر دیوان پہارام، پنج اور ششم میں۔ غالباً کے مرافق دیوالی میں دو ہزار شعر بھی نہیں ہیں۔ اس لیے میں نے ان کے شروع کے پانچ سو اشعار کو دیکھا تو معلوم ہوا کہ پانچ سو میں سے ۵۲ اشعار یعنی ۶۳۔۰۶ فیصد شعر چھوٹی بھروسہ میں ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ اقبال اقبال کا سائز تیرہ فی صد تناسب ایسا نہیں ہے کہ اس کی بنا پر ہم یہ کہ سکیں کہ چھوٹی بھروسہ اقبال کے لیے نامقبول تھیں۔

ان وضاحتیں اور غلط فہمیوں کے ازالے کے بعد ہم اس سوال کا جواب تلاش کر سکتے ہیں کہ اقبال کے عروضی نظام میں وہ کون سی صفات تھیں جن کے باعث ان کا کلام خوش آہنگ معلوم ہوتا ہے۔ یہ بات سب کو معلوم ہے کہ ہماری بھروسہ کی نمایاں ترین صفت ان کی یکسانی اور ہماری ہے، یعنی مروج اوزان میں اگر کوئی ایسا تغیری کیا جائے جو جائز یا انوس نہ ہو تو مهرع وزن سے خارج معلوم ہونے لگتا ہے۔ استثنائی مثالوں کے علاوہ ہمارے یہاں نظم یا غزل کا پہلا مصروف جس وزن میں ہوتا ہے، نظم یا غزل کے باقی تمام مصروفے اسی وزن کے پابند ہوتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اس سے یہاں آہنگ میں ہماری آتی ہے، داں، آکتاہٹ پیدا کرنے والی یکسانیت بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ دنیا کے اکثر عروضی اس بات پر متفق ہیں کہ بھر کا استعمال ایسا ہونا چاہیے کہ بھر نہ بدلے۔ لیکن اس میں یکسانیت بھی نہ ہو۔ دہائی ہیڈنے کہا پے کہ آہنگ کا عطر، ندرت اور یکسانی کے متراج

ہیں ہے۔ مخفف سکرار آہنگ کے لیے اسی طرح سبم قاتل ہوتی ہے جس طرح مخفف مختلف آہنگوں کا بے ربط اجتماع۔ اس حقیقت کی طرف ڈاکٹر مجاہد نے شاید سب سے پہلے اشارہ کیا تھا کہ لکھت پیدا کرنے والے تغیرات کا تعلق شاعری کی گیر میں بلکہ شاعری کے فن سے ہے۔ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ بحر زبان کا خاصہ نہیں ہے بلکہ زبان کو استعمال کرنے کا ایک رسماتی طریقہ ہے۔ اگر ایسا ہے تو ان طریقوں کی اضافی خوبی یا خرابی کے بارے میں بحث ممکن ہونا چاہیے اور یہ ممکن ہے بھی، یکوں کو انگریز کا دباؤ دیک، آہنگ پیدا کر لے ہے اور ایک آہنگی خوب چیز نہیں ہے تو بحر کے دباؤ کو م دبیش تاہم رکھتے ہوئے آہنگ میں تنوع پیدا کرنا ممکن اور مناسب ہو جا۔ لیکن کوئی ضروری نہیں کہ آہنگ کا تنوع فی نفسه ایک خوبصورت چیز بھی ہو۔ بحدود میں جائز تغیرات بھی، اگر وہ ناماؤس ہوں، کالوں پر گماں گزتے ہیں۔ گیان چند ہیں جیسے ماہر عرب صنی نے مجھ کو ایک خط میں لکھا کہ وہ ایک آدھ بحدود کے علاوہ، ایکین اوسط کو کسی جگہ بروادشت نہیں کر سکتے۔ حالانکہ ایکین اوسط ہمارے عروض میں وہ سب سے بڑا ذریعہ ہے جس کے توسط سے جائز تغیرات پیدا کیے جاسکتے ہیں۔ اقبال نے اپنے مُترد کلام میں ایکین اوسط کا جایجا استعمال کیا ہے۔ لیکن شاید اسی وجہ سے کہ ایکین اوسط کا برباکر دہ تغیر کالوں کو ناماؤس نہیں ہے۔ اس لیے اکثر لوگوں کو خوش آہنگ نہیں معلوم ہوتا۔ اقبال نے اپنے متداول کلام میں ایکین اوسط کو صرف انہیں معتمد پر استعمال کیا ہے جو ناماؤس ہیں۔

دوسرے طریقہ ہو سکتا ہے کہ شاعر بترے کے شکل ایک نظم میں دو یادو سے زیادہ بھروسہ استعمال کرے یا نئی بھروسہ استعمال کرے۔ آخر الذکر صورت میں کامیابی بہر حال محدود رہتی ہے کہ بحدود کی تعداد محدود ہے اور ناماؤس بحدود کے ساتھ بھی وہی خطرہ ہے جو ناماؤس زیافتات کے ساتھ ہے۔ یعنی لوگ ان کو نامطبوع نہیں کرتے ہیں۔ اقبال نے کوئی نئی بھروسہ استعمال نہیں کی ہے بلکہ جیسا میں کہ چکا ہوں انہوں نے بہت سی مشہور اور ناماؤس بحدود کو بھی ترک کر دیا۔ گیان چند ہیں اور مسعود حسین خاں نے اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اقبال نے بعض نظموں میں ایک سے زیادہ بھروسہ استعمال کی ہیں۔ لیکن یہ تجربہ بھی اقبال نے کرشت سے نہیں کیا اور نہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ جن نظموں میں ایک سے زیادہ بھروسہ استعمال کی گئی ہیں وہ ہر حال میں ان نظموں سے زیادہ خوش آہنگ ہیں جن میں ایک ہی بھروسہ استعمال ہوتی ہے۔

ہذا شرکے آہنگ میں تازگی لانے کے لیے اقبال نے تجرباتی یا ناماؤس را ہوں سے بڑی حد تک اجتناب کیا۔ اس کے برخلاف انہوں نے وہ طریقہ اختیار کیے جو عام طالب علم کو محسوس بھی

نہیں ہوتے اور اپنا کام کر جاتے ہیں۔ کیونکہ وہ ان کے شریں پیوست ہیں۔ اس اجمال کی مختصر تفصیل یہ ہے،

(۱) اقبال نے وقفع کے فن کو بے مثال خوبی سے استعمال کیا۔ ہماری جن بھروسیں میں وقفع لانی ہوتا ہے (اگرچہ عرب میں اعتبار سے اس کا کوئی مقام نہیں)، انہیں شکستہ بھری یا بھر مکر رکھتے ہیں۔ ایسی بھروسی میں ہر صریح میں وقفع لائے بغیر شاعر کو چارہ نہیں۔ جن بھروسیں میں وقفع لازم نہیں بلکہ میں وقفع شاعر کی ترتیب کا تابع ہوتا ہے۔ پونکہ اس وقفع کا موزویت سے کوئی براہ راست تعلق نہیں اس لیے عام شاعر اس پر دھیان نہیں دیتا اور الفاظ کی ترتیب کے اعتبار سے وقفع واقع ہوتا رہتا ہے۔ آپ اسے پڑھنے میں نظر انداز بھی کر سکتے ہیں۔ پونکہ ہماری بنا میں الفاظ کی ترتیب بدلتے میں معنی شاذی بدلتے ہیں اس لیے عام شاعر کی نظر میں وقفع کی ہیئت اور بھی کم ہو جاتی ہے۔ لیعنی بھری بھی ایسی ہیں جن میں وقفع لائے کاشاعر کو خیال بھی نہیں گزرتا۔ اضافتوں کی کثرت بھی وقفع کے وقوع میں مانع ہوتی ہے۔ اقبال نے وقفع کو ایک زبردست عرب میں دسیلہ بن کر استعمال کیا۔ طولی نظموں میں یہ بات خاص طور پر نمایاں ہے۔ کم لوگوں نے اس بات پر عور کیا ہے کہ شکوہ، اور جواب شکوہ، جیسی نظیں اگر اس تدر کا میاب ہوئیں تو اس میں ان کے آہنگ کو بہت دخل ہے اور ان نظموں کا آہنگ وقفع کے چاہک دست استعمال کے بغیر قائم نہیں ہوتا۔ شکوہ کا پہلا ہی بند دیکھیے ہے

کیوں زیال کار بیوں سود فراموش ہر ہوں  
نکر فردان کروں مجھ غم دو ش رہوں  
نالے مبل کے سنوں اور ہمہ تن گوش ہر ہوں ہم نو ایں بھی کوئی مکل ہر ہل کر حاموش ہر ہوں  
جرأت آہوز مری تاب سخن ہے بمحدو  
شکوہ اللہ سے خاکم ہدہ ہن ہے بمحدو

پہلے تینوں صورتوں میں وقفع صحیک ایک بھی جگہ ہے۔ کیوں زیال کار بیوں ”نکر فردان کروں“ نہ نالے مبل کے سنوں ”ال طرح ان تینوں صورتوں میں وقفع ان کو تین کے بجائے چھٹے صورتوں کی شکل دے دیتا ہے۔ ان تینوں بھروسیں کا (یعنی وقفع سے پہلے آنے والے تینوں بھروسیں کا) وزن محدث ہے: فاعلات فعلن۔ اس کو ایک اور طرح پڑھیں تو فرع فولن فعلن بتا ہے۔ دوسرے تین بھروسیں کا وزن تماہر ہے امتحن ہے جیسے فعل فولن فعلن۔ (یعنی جب دوسرے رُکن کا فاعلات فعلن دو حصوں میں تقسیم ہو گیا تو پہلا حصہ فعلن پر ختم ہوا، اور دوسرا حصہ اگلے رُکن سے مل کر فعل فولن کی شکل اختیار کر گیا ہے)

لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ ایسی بھر کو، جو دراصل فاعلان فاعلان فعلن کا وزن رکھتی ہے، اقبال نے وہ حصوں میں اسی طرح منقسم کیا کہ تقریباً براہ ورنک کے دو حصے مانسل ہو گئے: فتح فولن فعلن اور فعل فولن فعلن۔ ظاہر ہے کہ تین صرعوں کی جگہ پھر صرعوں کا اثر پیدا کرنا اور ان پھر صرعوں کو تقریباً ہم وزن رکھنا و قسمت کا کر شدہ ہے اور و قسمت کا یہ استعمال عربی میں ہمارت کے بغیر ممکن نہیں۔ چوتھے حصے میں یہ آہنگ کو توڑنے کے لیے دو قسمے دیے گئے ہیں: ”ہم فواکے بعد اور گل ہوں“ کے بعد آہنگ کی کیسا نیت اور تقریباً برابر کے پھر صرعوں کی بنابرہ <sup>chenting</sup> یعنی جاپ کی سی کیفیت پیدا ہوئی تھی اور وہ زائل ہو گئی۔ پانچویں حصے میں وقفہ ”جرأت آموز“ کے بعد ہے۔ یعنی فاعلان ف اکے بعد دوسرے صرعے میں ”سے“ کے بعد یعنی فاعلان فع کے بعد و قندوے کے ترتیب کی صورت پیدا کر دی گئی۔

ابت جواب شکوه، کاپہلا پند دیکھیے  
دل سے جوبات نکلتی ہے اثر رکھتی ہے پر نہیں طاقت پرواز مگر رکھتی ہے  
قدسی الاصل ہے رفتہ پتکر رکھتی ہے خاک سے اٹھتی ہے گرد و پندر رکھتی ہے  
عشق تھافتہ گرو مرکش و چالاک را  
آسمان پر گر کیا نالہ بے باک مر

”قل سے“ کے بعد خنیت سادقہ ہے۔ ”نکلتی ہے“ کے بعد وقفہ واضح ہے۔ ”دل سے“ کے بعد و قندہ ہونے کی وجہ سے بعثیت صرع رُباعی کے وزن میں آگیا: ”جوبات نکلتی ہے اثر رکھتی ہے“ اور منقول مفہیم لٹکیلے فتح۔ ”ہے“ کے بعد واضح و قسمت کے باعث رُباعی کا آہنگ قائم نہیں ہوتا۔ لیکن اس کا خنیت شاید ہے موجود ہے۔ دوسرے صرعے میں ”پر نہیں“ کے بعد واضح و قندہ ہونے کی وجہ سے بعثیت صرعے میں بھروسہ کی کیفیت پیدا ہو گئی؛ ”طاقت پرواز مگر رکھتی ہے“ (منقطع مفتعلن مفعولوں) ان دو صرعوں کے آہنگ میں جو تیزی اور نیاپن تھا اس میں شہزادلانے کے لیے تیسرے اور پوتے صرعے میں و قسمت کی جگہ ستمد ہے۔ یعنی فاعلان فع کے بعد۔ (قدسی الاصل ہے۔ ”خاک سے اٹھتی ہے“) پانچویں صرعے میں تھہراو کی اس کیفیت کو اور مسلم لیل کیا گیا کہ ”عشق تھا“ کے بعد واضح و قندہ یا اور و قسمت کے بعد بکار و قندہ دیا۔ سست روی کی اس کیفیت کے بعد آخری صرع بغیر کسی و قسمت کے بر قبیلے امال کی طرح پھٹ پڑتا ہے۔

(۲) جب ”شکوه“ اور ”جباب شکوه“ جیسی نظموں کا یہ عالم ہے تو ہمہ تین نظموں کے بارے میں

پکھ کہنا ضروری ہے۔ وتنے کی ایک خوبصورت شکل وہ ہے جب شعر کے الفاظ اور کان پر برابر تقسیم ہو جائیں۔ اس میں فائدہ یہ ہے کہ وقہ چاہے اختیار نہ کیا جائے لیکن بھر کی رفتار بدل جاتی ہے اور اگر وقہ اختیار کر لیا جائے تو تاکید کا اثر پسیدا ہو سکتا ہے۔ ہماری زبان میں تاکیدی وزن کا وجود نہیں۔ اگرچہ بعض لوگوں مثلاً الفرسل، گیان چند میں اور جابر علی میڈنے ہماری زبان میں اس کی کارفرائی و ریافت کرنے کی کوشش کی ہے۔ الفاظ کو ارکان پر برابر تقسیم کرنے سے جو تاکید حاصل ہوتی ہے وہ معنوی ہوتی ہے، عربی نہیں، لیکن ہوتی بہرحال بھر کی مرہون مت ہے۔ غائب اس فن میں سب سے کامیاب ہیں ۔۔۔

|                                                                                                |                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تو دوست / کسی کا بھی / ستم گز / ہوا تھا                                                        | اور دل پا / ہے دل / کہ بھر پڑن / ہوا تھا                                                                                                |
| جان دی دی / ہوئی اسی / کی تھی                                                                  | حق تو یہ ہے / کہ حق ادا / ہوا                                                                                                           |
| نیند اس کی / ہے دماغ اس / کا ہے دل اس کی ہیں                                                   | تیری زلیں اس کے شانوں / پر پریشان / ہو گئیں                                                                                             |
| ایک صرعے میں تو یہ الزام نبنتاً آسان ہے                                                        | لیکن دونوں صرعوں میں بہت مشکل ہے۔ اقبال نے اس                                                                                           |
| ہنگ کو بدلتا ہے اور اس سے کئی کام یہیں ہیں۔                                                    | ہنگ کو بدلتا ہے اور اس سے کئی الفاظ ایسے جمع کر دیتے ہیں جو غیر متوقع یا مستقیع ہوتے ہیں۔ دونوں کی مثالیں "ساتی نامہ" سے ملاحظہ ہوں ۔۔۔ |
| مشلاً ایک تو یہ کہ وہ صرعے میں کئی الفاظ ایسے جمع کر دیتے ہیں جو غیر متوقع یا مستقیع ہوتے ہیں۔ | اوہ جوے کہتا ان اچھتی ہوئی                                                                                                              |
| اوہ جس سے سوز و سازِ ازل                                                                       | امکنی پسکتی سر کتی ہوئی                                                                                                                 |
| بتان بھرم کے بھاری تام                                                                         | تمدن تصور شریعت کلام                                                                                                                    |
| لخت کے بھیڑوں میں اُبھا ہوا                                                                    | میان اس کا منطق سے ٹلچما ہوا                                                                                                            |
| ہری کچھے ساتی متاع غیر                                                                         | اسی سے فقری میں ہوں میں امیر                                                                                                            |

"امکنی" کے بعد "امکنی" غیر متوقع ہے۔ "تمدن" کے بعد "تصوف" غیر متوقع ہے۔ لیکن "تصوف" کے بعد "شریعت" اور "کلام" دونوں متوقع ہیں۔ "سلبجا" کے بعد "امجھا" غیر متوقع ہے۔ ان تمام اشعار میں بھر کی رفتار متعدد ہے۔ کیونکہ وقہ تعریف ہر جگہ ہے اور ہر جگہ اختیاری ہے۔ اکثر جگہ اقبال نے پورے شریں یہ الزام نہیں رکھا ہے وہاں تو اذن کی نئی کیفیت پسیدا کر دی ہے۔ طلوع اسلام" کے بعض صرعے اس طرح ہیں:

کھون صدہزار اجم / سے ہوتی ہے سحر پسیدا  
بڑی مشکل سے ہوتا ہے لاچن میں دیدہ درپسیدا

مکال فانی // کیس آنی // ازل تیرا // ابدیترا  
اختوت کی جہاں گیری // محبت کی فراوانی  
برائی نظر پیدا // مگر مشکل سے ہوتی ہے // ہوس چھپ چھپ کے سینول میں // بنالتی ہے تصویر  
ادھر دوبے // ادھر نکلے // ادھر دوبے // ادھر نکلے  
یہ ہندی وہ // خراسانی // یہ قورانی // وہ افغانی  
بہار آمد // بخار آمد // قرار آمد

(۳) المفاظ کو ارکان پر برابر برابر تقسیم کرنے کا ایک بڑا فائدہ اقبال نے یہ نکالا ہے کہ جن بھروسے  
یہ وقذ لازمی ہوتا ہے ان میں مزید وقذ کی گنجائش پیدا کر دی ہے: "مسجد قرطبة" میں اس کی کارروائی  
سے بھر کی رفتار حسب دل خواہ سست کر لی گئی ہے۔ جہاں مزید وقذ نہیں ہے، وہاں رفتار تیز ہے۔  
شروع کے تین مصريعے جو "سلسلہ روز و شب" سے شروع ہوتے ہیں۔ ان میں "سلسلہ" کے بعد وقذ  
نہ یا جاتے تو "روز و شب" کے بعد جھٹکا لے کر وقذ دینا پڑتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ایسی بھر مکثر میں جس  
کا دوسرا اور چوتھا کن پہلے اقتدار سے کرنے سے مجبونا ہے، نظم کے شروع میں ایسا جھٹکا آغاز کی  
روانی میں ٹھلل انداز ہوتا ہے:

سلسلہ روز و شب نقش گر حادثات

سلسلہ روز و شب اصل حیات و ممات

سلسلہ روز و شب تاریخیں دو رنگ

"سلسلہ" کے بعد خیلت سادقہ "روز و شب" کے بعد شہزادی جگہ ۴۱۱ DCE کا اثر پیدا کرتا ہے اس کا پرو

عمل مندرجہ ذیل میں دیکھیے ہے

تو ہو۔ اگر کم عیار میں ہوں اگر کم عیار

موت ہے تیری برات موت ہے میری برات

"تو ہو اگر" اور "میں ہوں اگر" کا آہنگ "موت ہے" اور "موت ہے" کے آہنگ سے مختلف ہے۔  
کیوں کہ دونوں "اگر" کے بعد وقذ ہے اور دوسرے مصريعے میں صرف "برات" کے بعد وقذ ہے۔

اقبال نے وقذ کے علاوہ جو دوسرے عومنی وسائل استعمال کیے ہیں ان میں دو صور عجل کو  
باہم پیوست کرنا، یعنی run on and stopped کی جگہ مصريعے لکھنا، مصريع کے آخر میں جو  
سکن، جو تقطیع میں نہیں آتا، اس کے استعمال میں تجزع، مصروع کو صفحے پر اس طرح لکھنا کو مختلف

## انہات و نفی

شکلیں پیدا ہو جائیں اور بھر کے بدل جانے کا انتباہ س ہو، چھوٹی بڑی نظموں میں چھوٹی بڑی بھروسے کا تناسب کو غیرہ کئی اور چیزیں بھی ہیں۔ لیکن ان پر گفتگو ایک سمجھتی میں نہیں ہو سکتی۔ یہ سوندھن ایک پوری کتاب کا تعاضاً کرتا ہے۔

(۱۹۸۳)

# اقبال کے حق میں ردِ عمل

ایک دن شیخ محمد اقبال نے مجھ سے کہا کہ ان کا ارادہ مضمون ہو گیا ہے کہ وہ شاعری کو ترک کر دیں ... میں نے ان سے کہا کہ ... ان کے کلام میں وہ تاثیر ہے جس سے منکن ہے کہ طاقت ہماری در بارہ قوم اور بھارے کم فصیب تک کے اراضی کا علاج ہو سکا اس لیے ایسی مفید خداو لوگوں پر کار کرنا درست نہ ہو گا ... میں سمجھتا ہوں کہ علمی اور نیائی خوش قصتی سخی کے از اندھہ صاحبہ نے مجھ سے اتفاق رائے کیا اور فصلہ ہی ہی ہوا کہ اقبال کے لیے شاعری چھوڑنا مناسب نہیں اور جو وقت وہ اس شعل کی نذر کرتے ہیں وہ ان کے لیے بھی مفید ہو جاؤ اور ان کے تک و قوم کے لیے بھی مفید ہے۔

... یہ موس سے کہا جاسکتا ہے کہ اردو میں آج تک کوئی ایسی کتاب اشمار کی موجود نہیں ہے جس میں خیالات کی یہ فراوانی ہو اور اس قدر مطالب و مسانی یکجا ہوں ...  
شیخ عبدالقدار ردیسا چ بانگ در ازم (۱۹۲۴)

شاعری میں لٹریچر پرستیت اٹریچر کے کبھی بیرون مطلع نظر نہیں رکھنے کی باری یکوں کی طرف توجہ کرنے کے لیے وقت نہیں، مقصود صرف یہ کہ خیالات میں انقلاب پیدا ہو اور جس ... (اقبال کو ایک خلک کا لاتباہ)

اقبال اردو کے بنصیب شعرا میں سرفہرست ہیں۔ زندگی میں ان کی پرستش ہوئی۔ موت نے اس پرستش کی شدت میں اضاذ کیا، انہیں ایک پورے سیاسی نظریے کا بانی اور ایک تک کام کا معنوی خالق کہا گیا۔ وہ حکیم الامات اور ترجمان حقیقت اور شاعر مشرق کہا گئے۔ وہ فلسفی، مومن، مجاهد، ولی کامل اور مرد خود آگاہ کے القاب سے ملقب ہوئے۔ ترقی پسند تقاضوں نے اول اول ان سے خوف کھایا لیکن سیاسی حالات بدل جانے کے بعد دفعتہ ان کو انقلابی، قوم پرست، ہندستانی وطنیت اور انسانی برادری کا وغیرہ دریافت کیا۔ فارسی شاعری کی بنابر ان کی شهرت اور علمت چاروں گل عالم میں پھیلی رہی ہے۔

سے یورپ اور امریکہ والوں کو ہمارے ایسے قابل تدریج صفت کا حال معلوم ہوا۔ (عبدال قادر) اہل ایران نے ان کا کلیات فارسی بڑے اہتمام سے کلیات مولانا اقبال لاء ہوری "کے عنوان سے چھاپا۔ یہ سب ہوا۔ لیکن انہیں شاعر کسی نے نہ مانا۔ ایرانی تو خیریوں، ہی بدماغ اور سفر و رہبہ ریں، وہ اقبال کی فارسی کو فارسی کیا مانتے۔ جب انہیں صائب اور طالب اور کلیم اور عرفی ہی مشتبہ معلوم ہوتے ہیں۔ لیکن ہمارے اردو کے "اہل زبان" بھی جو عامیانہ غزل گوئی کے بہانے شاعری میں بھانستی کا تماشا دکھاتے ہیں۔ اقبال کو "اہل زبان" مانتے ہے گریز کرتے رہے اور اب بھی ان کے ملکر ہیں۔

اُردو فارسی اور عین دوسری زبانوں میں یہ طریقہ عرصہ سے رکن ہے کہ الفاظ کے معنی تنقیح اور تذکیر و تائیث وغیرہ کا تعین کرنے کے لیے بڑے یا اچھے شعر کے کلام سے بھی استفادہ کرتے ہیں۔ فرق یہ ہے کہ انگریزی اور فارسی والے یہ نہیں پوچھتے کہ جس شاعر سے وہ استفادہ کر رہے ہیں وہ کہ تبریزی پاٹیراز کا رہنے والا تھا اُتمم کا کلیبور پل کا۔ وہ صرف یہ دیکھتے ہیں کہ شاعر کا مرتبہ شاعر (یعنی زبان کو خلاقات طور پر استعمال کرنے والے) کی حیثیت سے سلم ہونا چاہیے۔ ایران والے یوں تو تمہارا تعصب بنتتے ہیں کہ ہندستانی فارسی گویوں کو مستند نہیں مانتے۔ لیکن خود ایران کے شعر کے مایین وہ کوئی فرق نہیں کرتے۔ مولانا ردمان کے لیے اتنے ہی مستند ہیں جتنے سعدی شیراز۔ لیکن ہمارے یہاں عالم یہ ہے کہ صرف اسی شاعر کو مستند مایں گے جو "اہل زبان" ہو۔ شاعر وہ چاہے کتنا ہی محفلی کیوں نہ ہو، لیکن اگر وہ نام نہاد اہل زبان ہے تو مستند ہے اس کا فرمایا ہوا۔ دوسری شرط اگرچہ اس کو دضاحت سے بیان نہیں کیا جاتا ہے کہ شاعر کس کاشاگرد تھا۔ اگر بے چارہ کسی کاشاگر نہیں یا اسی "اہل زبان" یا "مستند" اسناد کا حلقة گوش نہیں تو چاہے وہ یگانہ جتنا صحیح اور سخاط شاعر کیوں نہ ہو، مستند نہ تھہرے گا۔ "اہل زبان" شاعر کے اس چکر میں پڑنے کی وجہ سے لغت فویوں سے اغلاظ بھی سرزد ہوتے ہیں۔ لیکن پھر بھی رسم اپنی جگہ قائم ہے۔ کبھی کبھی ایسا ہی ہوا ہے (جیسا کہ رشید حسن خاں نے اپنے ایک مضمون میں دکھایا ہے) کہ کسی "اہل زبان" کا شعر غلط پڑھ لینے کی وجہ سے لغت فویوں نے بعض الفاظ میں غلط فہمی رائج کر دی ہے۔ مثلاً وہ لکھتے ہیں کہ آناق بنارسی یعنی اپنی معین الشرایں تسلیم کے ایک شحر کی بنیاد پر لفظ "ایجاد" کو منش بھی قرار دیا ہے حالانکہ تسلیم کے اصل شعریں "ایجاد" مذکور ہی نظر ہو ایسے۔ صاحب معین الشرایں شعر غلط پڑھا یا ساخت۔ لیکن چونکہ "اہل زبان" کا ہوا سر پر تھا اس لیے فوراً تسلیم کی سند کو تسلیم کریا کہ "ایجاد" منش بھی ہے۔ اسی طرح گلزار نسیم کا ایک شعر غلط پڑھ لینے کی وجہ سے صاحب فرہنگ آسمانیہ نے لفظ "صالو" کو منش

بھی درج کیا اور پھر اسی شعر کے حوالے سے صاحب تواریخ الحفاظات اور دوسرے لغت نویسیوں نے بھی اس لفظ کو مختلف فہریتی قرار دیا۔ اگر کسی غیر اہل زبان لیکن بڑے شاعر کے یہاں ایسی مثال ملتی تو ہمیں ہو رہی صاحبین اسے غلط قرار دینے میں ہرگز متأمل نہ کرتے اور اس بات کا تعلق خیال نہ کرتے کہ بڑا شاعر ہے اس پر تو اتنا اعتماد کرنا ہی چاہیے کہ اگر اس نے کسی لفظ کو ذکر کیا تو اس کے لیے کوئی وجہ، کوئی دلیل، کوئی سند تو ہو گی اور نہ بھی ہو تو نہ ہے۔ اگر کسی پوج یا نام نہاد اہل زبان ”شاعر کی دلیل لا کر آپ کسی لفظ کو مختلف فہریتی قرار دے سکتے ہیں تو کسی غیر اہل زبان“ لیکن اچھے شاعر کی دلیل اسے مختلف فہریتی سمجھنے کے لیے کافی کیوں نہیں؟

لیکن ایسا کبھی ہوا نہیں۔ اقبال کا کلمہ پڑھنے والی قوم نے ان کو نسیم بھرت پوری، شوق نیبوی اور جلیل بانک پوری کے برابر بھی مستند نہ مانا۔ اقبال کو ترجمان حقیقت، سان القوم، حکیم الامت، شاعر مشرق، فلسفہ طرز خودی، معمار پاکستان، ہندستانی قومیت کا بیغیر، انقلاب کی روح، نلسون اور عالم کا پھوٹ سب کچھ کہ دیا گیا لیکن انھیں شاعر نسلیم کیا گیا۔ آج بھی یہ عالم ہے کہ اگریں آپ سے کسی لفظ کے بارے میں سند مانگوں تو آپ ڈھونڈ ڈھاند گر کسی مجھوں لکھنوی یا جہل ڈہلوی کا شعر نہ کل لائیں گے۔ لیکن فیض، راشد، میرا بھی اور فخر اقبال کیا، شاعر مشرق حکیم الامت، ترجمان حقیقت علامہ ڈاکٹر محمد اقبال رحمۃ اللہ علیہ کا شعر پیش کرنے کا تصور آپ کے خواب دخیال میں بھی نہ آتے گا۔ چنان چہ تاجر بحیب آبادی نے بڑے مریبیان اندرازیں جنگ نامہ آزاد کو تلفیق کی۔ اقبال بڑے شاعر ضرور ہیں لیکن زبان و بیان کے باب میں مستند نہیں۔ کیونکہ ان کے یہاں کئی اغلاط ملتے ہیں۔ شلاً انھوں نے غار کو مٹونٹ باندھا ہے۔

مدت سے ہے آوارہ افلاک مرافق کردے تو لے چاند کی غاروں میں نظر بند  
اگرچہ زبان کو استناد کا درج بڑے شاعر ہی سے ملتا ہے۔ لیکن کیا فلم ہے کہ ایک امیر اللہ تسلیم کی غلط مثال کی بنابر لفظ ”ایجاد“ تو مختلف مان لیا جائے۔ لیکن ان سے ہزار درج بڑے شاعر اقبال نے اگر ”غار“ کو موت کا حصہ تو انھیں غلط سُھپڑا یا جاتے اور ان کے ساتھ اتنی بھی مروت نہ برقراری جاتے کہ ان کے استعمال کی بنابر غار کو مختلف فہریتیں کر لیا جائے۔ اقبال کی شاعر مشرقيت اور حکیم الامتیت کس کام کی جیب شاعر (یعنی زبان کو خلافات طور پر استعمال کرنے والے فن کار) کی حیثیت سے ان کا اتنا بھی مقام نہ ہو جتنا امیر اللہ تسلیم کا ہے؟ اغلاط کس کے کلام میں نہیں ہیں؟ میر انیس، میر وردہ، ناصح، نعمت دارخ ان سب کے یہاں مذکور، موصوف، محاورہ، تلفظ اور معنی کی غلطیاں ملتی ہیں۔ لیکن اس کے باوجود وہ

ستند مُھریں اور بچارا اقبال جو ایس ویرے کم درجہ شاعر ہو گز نہیں، صرف اس لیے پائیے اعتبار سے ساقط ہو کہ اس کے یہاں زبان کی دوچالانہ نظر آتی ہیں؟ یعنی تقصیب نہیں بلکہ شعر اد شعری زبان کے تفاصیل سے بے خبری اور اس بنیادی حقیقت کا انکار ہے کہ زبان، شاعر کے استعمال سے اعتبار پائی ہے نہ کہ شاعر کو زبان کے مردجہ استعمال کی بنابر صنایر کہا جاتا ہے۔ عرصہ ہوا اُگر عبد الاستار صدیقی نے مثالوں اور دلائل سے ثابت کیا تھا کہ مردجہ اور کتابی معیاروں کی روشنی میں حافظہ کا کلام اغلاط کی پوٹ ہے تو پھر کیا ہوا؟ کیا اہل ایران یا اہل ہند نے حافظہ کو مسلم الشہوت ماننے سے انکار کر دیا؟ ہوا صرف یہ کہ کتابوں میں جو بھی لکھا ہو، لیکن حافظہ نے جو کہا اُسے ایک زمانہ صحیح مانتا ہے۔ یہ بات درست کو غلطی چلہے جس سے سرزد ہو، غلطی ہی رہتی ہے۔ لیکن زبان میں غلط صبح کی تفریق کرنے کے لیے شعر کے استعمالات سے استعفواً بکے بغیر چارہ نہیں۔ اس لیے ان کی بینہ غلطی کو بھی مخفی غلطی کہ کر حفظ کارا نہیں حاصل کیا جاسکتا بلکہ بعض اوقات تو شاعر کی نام ہناد غلطی ہی صحیح زبان ہوتی ہے۔ کیوں کہ شاعر زبان کے ساتھ ایک زندہ اور تحریر رشته رکھتا ہے۔ یہ ایسا رشتہ ہے جس کی مضبوطی کا معیا ہی یہ ہے کہ شاعر کی قوت انہیں زبان کو غلیقی سطح پر زندہ کرنے کی قوت کس درجہ کی ہے؟ دیہ بات صاف ہے کہ قوت بڑے شاعر میں زیادہ ہوتی ہے، صحیح لیکن چھوٹے شاعر میں کم۔ کیوں کہ چھوٹے شاعر کی دست رس میں وہ امکانات ہوتے ہی نہیں جو زبان میں پوشیدہ رہتے ہیں۔ اگر دلیل کی ضرورت ہو تو اقبال کی کسی ہموئی نظم کے سامنے حفیظ جالندھری کی دہ نظر کو کردیکھیے جو اقبال کے بالے میں ہے اور یوں شروع ہوتی ہے ع و منکر جس کی تصویر ہے اقبال ہے) زبان کے ساتھ زندہ اور تحریر رشتہ رکھنے کی وجہ سے اچھاتا نہ اعلان الفاظ اسک از خود پہنچ جاتا ہے جنہیں زبان قبول کر جکی ہوتی ہے لیکن کتابوں میں بند رہتے والے ”اہل زبان“ اساتذہ کو جن کی جزو نہیں ہوتی۔ آل احمد سرور نے مجھ سے بیان کیا ہے کہ عرصہ ہوا جب سراج مکھزی زندہ تھے ان کے سامنے یہ بحث ہونے لگی کہ آئیں ہی مخفی conflict غلط ہے کہ صحیح؟ سرو صاحب نے کہا صحیح ہے اور اقبال کا شعر بدعاہ تاکہ آؤیں میش دین دطن جو ہر جاں پر مقدم ہے بدن

بیال جریلیں: پیر و مرید

سراج صاحب نے کہا ہم اقبال کو نہیں مانتے کیتی ستند“ شاعر کا شر دیکھیے تو مانیں۔ ظاہر ہے کہ سرو صاحب کے لیے ہنس کر چپ ہو جانے کے سوا چارہ نہ تھا۔ آؤیں میش مخفی conflict اور دو میں عرصہ درانے سے مستعمل ہے اور شاعر کی زبان کا خود کار اصول یہ ہے کہ زبان جس لفظاً کو قبول کر لے اسے شاعر

بھی مقبول کر لیتا ہے۔ اکثر یہ بھی ہوتا ہے (جیسا کہ ملٹن، شیکسپیر، حافظ، روئی وغیرہ کا معاملہ تھا) کہ شاعر جس لفظ کو قبول کر لے زبان بھی اُسے قبول کر لیتی ہے۔ اس کی تائیخ  
اقبال کو غیر شاعر، یا اول آخ فلسفی اور یعنی میں شاعر نہ انداز ہماری تنقید کا المیہ ہے۔ اس کی تائیخ  
سر عبد القادر کے دیباچے سے شروع ہوتی ہے جس کے اقبال اسات میں نے شروع میں نقل کیے ہیں  
پہلی اینٹ ٹیڑھی پڑنے کی وجہ سے ن صرف عمارت ٹیڑھی ہی بلکہ لوگوں نے یہ بھی یقین کرنا شروع کر دیا  
کہ عمارت کی ٹیڑھ اس کی سیدھ ہے۔ سلیم اختر نے اپنی کتاب اقبال کا فیضیاتی مطالعہ میں ۱ جو خود  
اسی ٹیڑھی عمارت کی ایک ٹیڑھی اینٹ ہے، اقبال پر لکھے گئے اولین مضامین کی جو فہرست درج  
کی ہے اس کا مطالعہ عبرت انگیز ہے اور اقبال کے ایلمے کا زندہ ثبوت فراہم کرتا ہے۔ بعض عنوانات  
آپ بھی ملاحظہ کریں:

ذکریہ احمد: ہمارا توی شاعر، اقبال (۱۹۲۲)

کفایت علی: اقبال، وطنیت، پین اسلامزم اور سیاسی تحریک (۱۹۲۳)

سید عبداللہ: اقبال اور سیاست (قبل ۱۹۲۸)

یوسف حسین خاں: اقبال کا تصویر حیات (۱۹۴۰)

رضی الدین صدیقی: اقبال کا پیام حیات (۱۹۴۰)

چراغ حسن حضرت: اقبال کا فلسفہ (سخت کوشی (۱۹۴۰))

ادبی اے آبادی: علامہ اقبال اور فاسفہ متصوف (۱۹۴۰)

سلیم اختر صاحب بغلیں بجا تے ہوئے کہتے ہیں: ”اقبالیات کے دور اول کا جائزہ لینے پر  
ششد کر دینے والی حقیقت آشکار ہوتی ہے کہ آج یعنی اقبالیات کے تیرے دور میں جو موضوعات  
مرغوب عام ہیں دو را اول میں بھی پسندیدہ تھے۔“ حقیقت ششد کر دینے والی تو ہے لیکن اس  
وجہ سے کہ اقبال پر ظلم کا بوسلاہ ان کی زندگی میں شروع ہوا وہ آج بھی اسی زور شور سے جاری ہے۔  
فلسفی اقبال (اگر اس طرح کی کوئی چیز ذاتی موجود ہے) کو شاعر اقبال پر ترجیح دینے کا فائدہ نام  
نہادہ ہل زبان حضرات کو بھی پہنچا۔ انھوں نے اقبال کے کلام میں ”علطیاں“ نکالنکال کر ان کا دھنڈوڑا  
پیشا شروع کر دیا اور تجھے یہ نکلا کہ اقبال ذاتی بہت بڑے مصلح قوم وغیرہ ہیں لیکن شاعری ان کے لیں  
کاروگ نہیں۔ اقبال اور ان کے ماحول نے تو پہلے داع کی شاگردی اور عرصہ من و بیان میں اپنی دسترس  
کا ذکر کر کے یہ دکھانا چاہا کہ وہ شاعری کے بارے میں سمجھیو ہیں۔ خود اقبال نے اپنے کلام پر اعتمادات

کے جواب بھی لگھے۔ لیکن جب اہل زبان حضرات کی میعاد میں تخفیف نہ ہوئی تو انہوں نے یہ اپنا شروع کر دیا کہ میں شاعر و اعزیز ہوں اور کیا عجب کہ اگلی نسلیں بھی مجھے شاعر نہ کہیں۔ مگن نامہ ادا نے تفہیل سے بیان کیا ہے کہ شاعر نہ ہونے کے دعوے کے باوجود اقبال اپنے کلام پر کتنی محنت کرتے تھے۔ انہوں نے اپنا بہت سارا کلام طوف کر دیا۔ بہت سی نظریں سے کئی کئی بندیا اشعار حذف کر دیے۔ صفرے بدل دیے۔ آل احمد سرور نے اقبال کے ایک خط کا حوالہ دیا ہے جو انہوں نے سید سلیمان ندوی کو لکھا تھا کہ انہوں نے ”خیر راہ“ سے کئی بند نکال دیے ہیں اور اب وہ شاید کسی اور نظم کا حصہ بن جائیں۔ آل احمد سرور کا خیال ہے کہ حذف شدہ اشعار غالباً ملکیں کی مجلس شوریٰ ہیں شامل ہیں۔ ان دلائل سے ظاہر ہے کہ اقبال شاعری کے بارے میں وہی روایہ رکھتے تھے جو کسی بھی ہوش مندا در بڑے فن کار کا ہونا چاہیے۔ لیکن انہوں نے حریفیوں کی خود گیری کا دفاع کرنے کے لیے یہ افسانہ گڑھ لیا کہ شاعری بحیثیت فن ہر امید ان نہیں۔ گویا انہوں نے بزم خود وہ شاخ ہی نہ رکھی، جس پر حریفیوں کا آشتیانہ تھا در نہ اس کی کیا وجہ ہے کہ وہی اقبال ج ۱۹۱۸ میں سید سلیمان ندوی کو لکھتے ہیں کہ ”اگر آپ نے غلط الفاظ و محاورات نوت کر رکھے ہوں تو مہربانی کر سکے مجھے ان سے آگاہ کیجیے کہ دوسرے اڈیشن میں ان کی اصلاح ہو جائے“ اور ۱۹۱۹ میں لکھتے ہیں : ”کلام کا بہت سا حصہ نظر ثانی کا محتماج ہے۔“ ۱۹۲۹ میں شوکت حسین کو مطلع کرتے ہیں کہ ”میرے کلام میں شعریت ایک شانوی حیثیت رکھتی ہے اور میری ہر گز یہ خواہ نہیں کہ اس زمانے کے شعر امیں میرا شمار ہو۔“ معاملہ باشکل صاف ہے۔ عبدالقادر نے اپنے دیباچے میں لکھا ہے کہ اقبال کو ”ہمال“ کی اشاعت میں پس و پیش تھا ریات ۱۹۱۰ کی ہے، کیوں کہ انہیں خیال تھا کہ اس میں کچھ خامیاں ہیں۔ عبدالقادر نے یہ بھی لکھا ہے کہ جب اقبال کا کلام (یہ ۱۹۰۵ سے پہلے کی بات ہے) مقبول ہونا شروع ہوا تو ان کے پاس فرمائیں بکثرت آنے لگیں۔ ان کی طبیعت بھی ان دونوں آمد پر تھی اور ایک ایک نشست میں بے شمار شعر ہو جاتے تھے۔ ان کے دوست اور طالب علم جو پاس ہوتے وہ اپنی دصن میں کہتے جاتے ... موزوں الفاظ کا ایک دریا بہتا یا چشمہ اُبلا مسلم ہوتا تھا۔ ظاہر ہے یہ ”بے شمار شعر“ اقبال کی کلیات میں سب کے سب شامل نہیں ہیں لیکن ان حکایتوں نے اقبال کے کلام کی ”الہایی“ اور ”الوہی“ روایت کو استھان دیتے ہیں بڑا کام کیا۔ یہ بھی کہ دیا گیا کہ اقبال پر آدم اس زور کی ہوتی تھی کہ ان کی شرگینی کے وقت دو شخص بیکاں وقت اشعار لکھتے جاتے۔ لیکن پھر بھی ان کا قلم اقبال کی موزوں نیت کا ساتھ نہ دے پاتا تھا۔ اس سے نتیجہ یہ نکالا گیا کہ ظاہر ہے کہ ایسے شخص کو شاعری کی بارگیوں سے کیا واسطہ، وہ تو ایک الہای آدمی تھا۔ شاعری اس کے لیے انہمار

خیال کا بہانہ سکتی اور بس۔ معلوم نہیں ان اشعار کو لکھنے پر کون تعمین ہوتا تھا جو لاہور میں نہیں لکھے سکتے۔ اقبال نے بھی اس افانے کو شہرت دی۔ انھوں نے مہاراجا کشن پرشاد کو لکھا کہ "اسرار خودی" انھوں نے خود نہیں لکھی بلکہ انھیں اس مشنوی کو لکھنے کی تہذیت ہوئی تھی۔

اقبال کی موت کے ساتھ ہی ساتھ ترقی پسند تحریک کا دورہ دروازہ شروع ہوا۔ شروع میں ترقی پسند نقادوں نے اقبال کو مطعون دم دد قرار دیا۔ کیوں کہ وہ خود کو ان کے فٹنے سے سبقت زد کر کے تھے۔ یہاں بھی اصل بات وہی تھی کہ اقبال کی شاعری کو پس پشت ڈال کر ان کے "پیغام" اور "فلسفے" اور "تصورات" کو پر کھنے کی دصان میں ان کا مطالعہ شاعری حیثیت سے نہیں بلکہ غیر شاعری حیثیت سے کیا گیا۔ ہم لوگ ترقی پسندوں کو بلا دج بدنام کرتے ہیں کہ انھوں نے ادب پر غیر ادبی معیار سلط کرنا چاہا ہے۔ اقبال کی حد تک تو یہ نیک کام خود اقبال کے معتقدین اور پرستاروں کے باشتوں انعام پاچا تھا۔ ۱۹۲۲ء میں یوسف حسین خاں نے بزم خود روح اقبال پخواز کر کے ملک و قوم کی خدمت میں پیش کر دی۔ طبع اول کے دیباچے میں انھوں نے لکھا کہ وہ اقبال کے خیالات کو مطالعکی سہولت کے مبنظر آرٹ "تمدن" اور زندہ بہب کے عنوانات کے تحت تقسیم کرتے ہیں۔ اس کتاب کے پانچوں اڈلیشن میں کتاب صفحہ ۴۰۶ سے شروع ہوتی ہے "آرٹ" والا حصہ (حد اصولی یا انگریزی لفظ کیوں استعمال کیا گی) صفحہ ۳۷ پر تدام ہوتا ہے۔ صفحہ ۳۷ سے ۱۹۲۳ء تک (یعنی ۱۹۰۵ء صفحہ) "فلسفہ تمدن" اور زندہ بہب اور بال بعد الطیبی تصورات پر صرف کیے گئے ہیں۔ یعنی وہ نام نہاد "آرٹ" جس نے اقبال کو اقبال بنایا۔ کتاب کے بتشکل چوتھائی حصے میں شیل حوال کر ختم کر دیا گیا ہے اور ان صفحات میں بھی جس پائیے کی تنقید ہے اس کی بعض شالیں ٹھیک ہوں:

چوں کہ آرٹ زندگی سے علاحدہ کوئی قدر کی چیز نہیں اس یہے آرٹ کے لیے ضروری ہے کہ وہ زندگی کا دورے تماش کرنے پر اکتفا نہ کرے بلکہ اس کی دوڑ دھوپ میں خود بھی شریک ہو۔

یعنی کہ کلکر کی کھاڑیل روٹی خوشی سے پھول جا۔ اور سنسنے:

[شاعر] اپنے جوش تخلیق کو مقناسب اور موزوں الغاظ کی خراد پر سڑوں اور ہمار کر کے پیش کرتا ہے۔ اس کی موزوں فی اس میں کوئی کسر باقی نہیں چھوٹتی۔ اس طرح جذبہ ترجم کی رنگین تبازیب تن کرتا ہے۔ تخلیق کی حالت سخت، یہجان اور بے سیخی کی حالت ہوتی ہے۔

یعنی شاعر بچارا جذبے کو ترمیم کا بیاس پہنچ کر تگنی کا ناج نچاتا ہے۔ وہ جوش تخلیق کونہ کہ اپنے محوسات یا تجربات کو الفاظ کی خراود پر ہموار کر کے بلاکسی کو کسر کرے جب ہموار کر لیا تو کوئی سر کہاں رہ گئی ہو گی، پیش کرتا ہے لیتنی الفاظ محفوظ سنان یا خراود ہیں جو حیرز کا غذہ پر ظاہر ہوتی ہے وہ الفاظ نہیں بلکہ جوش تخلیق ہوتا ہے۔ ایک آخری اعتبار کسی تغفیل کے بغیر پیش کرتا ہوں:

وہ اپنے سبھولے ہرے خواب کی تعبیر ایسے دل کش اور پر اسرار طور پر بیان کرتا ہے اور اسی ضمن میں اور بہت سی باتیں اشاروں اشاروں میں کہ جاتا ہے کہ آدی کا جی چاہتا ہے بس سے جائے۔

اقبال کے آرٹ ملڈیسی ہی سرسری بلکہ بے سرو پا باتوں کے بعد یوسف حسین صاحب نے فلسفہ اور الہیات کی ہوا ایسا چلا کہ اقبال شناسی کا حق سیکڑوں صفحوں تک اوکایا ہے۔ افسوس ہے کہ اس کتاب کے متعدد اڈیشن چھپ چکے ہیں، پھر بھی یوسف حسین صاحب ملٹھن نہیں ہوئے اور انھوں نے "حافظ اور اقبال" کو کہا کہ رہی ہی کی پوری کرنے کی کوشش کی ہے۔

میں کہنا پاہتا ہوں ترقی پسندِ عمل نے اقبال پر جو اعتراضات کیے وہ اقبال کو شاعر نہیں بلکہ فلسفی سمجھ کر کیے اور بعض سیاسی مصلحتوں کی بنابری کیے۔ ان کے لیے اقبال پرستوں کے رویے نے نہونے کا کام کیا۔ کیوں کہ اقبال کے ملکہ مجوش بھی انھیں شاعر نہیں بلکہ مرد ہوئی یا فلسفی یا مصلح قوم (یا یہ سب بہیک وقت) سمجھتے تھے۔ ترقی پسندوں کی سیاست شروع میں کئی برس تک اس بات کی مستاضنی بھی کہ اقبال کو تمثیل کیا جائے۔ فیض صاحب نے حال ہی میں اس بات کا برخلاف اعتراف اور اپنا ذاتی تجربہ بیان کیا ہے۔ فیض صاحب کے بارے میں ایوب روزا کی کتاب "ہم کہ مٹھرے اجنبی" جو ابھی شائع ہوئی ہے اس کے حوالے سے انور سید نکتے ہیں:

ترقی پسند ادب کے لیے اقبال ہمیشہ ایک ایسا بھاری پتھر ثابت ہوا ہے جسے اُنمہانا ان کے بیس میں نہیں اور جسے بغیر آگے گذر جانا ان کے لیے ممکن نہیں۔ چنانچہ ادل اذکر اقدام کے سلسلے میں ترقی پسند تحریک نے انہدام اقبال کی طرح ڈالی اور موخر الذکر کے سخت اقبال پر نگاہ محبت اس طرح ارزانی کی کہ پورا اقبال ترقی پسند طرز کی مادیت میں ختم ہو جائے۔ اقبال کو فاشستھ ثابت کرنے کی اولین کوشش ترقی پسند تحریک کے ادبائے ہی کی اور آزادی کے بعد ... ترقی پسند تحریک نے اقبال کو ~~demolish~~ کرنے کے لیے ایک جماعتی منصوبے پر عمل درآمد شروع کر دیا۔

اس کے بعد انور سدید ایوب مرنالی کی کتاب سے فیض صاحب کا بیان نقل کرتے ہیں:

سمی ۱۹۷۹ میں احمد ندیم قاسمی ... انہیں کے سکرپٹری تھے۔ حکم ہوا کہ علام اقبال کو demolish کریں اور عصمت چشتائی منتو اور راشد کو exterminate کریں کہ یہ ترقی پسندوں کی کسوٹی پر پورے نہیں اترتے۔ ہمیں یہ بک بک لگی۔ علام مر جوم کے یہاں بے پناہ ذخیرہ سامراج، جاگیر و اردوں اور فوابوں کے خلاف ہتا ہے ... قاسمی صاحب نے علام اقبال کے خلاف ایک بھروسہ مقالہ پڑھا۔ ہمیں بہت رنج اور صدمہ ہوا ... (ہم کہ مخفیہ سے اجنبی)

انور سدید کا بیان ہے کہ احمد ندیم قاسمی نے اس بیان کی ترویج نہیں کی ہے بلکہ انہوں نے اس بات پر کوئی استدراک نہیں کیا کہ خود فیض صاحب کی نظریں بھی اقبال بچارے سزا سے موت سے اس لیے نکل گئے کہ ان کے یہاں سامراج اور فوابوں کے خلاف "بے پناہ ذخیرہ" ہتھا ہے۔ ان کے روئیے میں اقبال شاعر کے لیے کوئی ہم دادی نہیں۔ اگر کچھ مروت ہو تو اس لیے کہ اقبال نے فوابوں، جاگیر و اردوں کے خلاف پکھ لکھا ہے۔ حال ہی میں ایک بہت مغلبل انگریزی مضمون ایک ایرانی ترقی پسند رجود لایت میں محفوظ زندگی گذرا ہے ہیں، ذاکر تبریزی نے اقبال کے انقلابی آہنگ کے بارے میں لکھا ہے۔ اس کو سن کر این میری شعل نے مجھ سے کہا کہ تبریزی کی نظریں اقبال کی حیثیت معنی ایک rabblerouser کی ہے۔ بلکہ ترقی پسندوں کا موجودہ روئی ہے کہ اقبال کو انقلابی حیثیت سے بجا ل کیا جائے درہ آخر حسین رائے پوری نے ادب اور انقلاب میں اقبال کو فاشست کہا۔ انہوں نے دعا کیا کہ اقبال فسلا میت کے ترجمان اور سرایہ داری کے ہم نواچیں۔ ناششلوں کی طرح اقبال بھی جہوہ رکو حیرت سمجھتے ہیں۔ مجھوں گو کہ پوری نے اقبال میں "عتابیت" یعنی "ایک تسمیہ کی فاشیت" تلاش کی۔ سبط حسن نے آخر حسین رائے پوری کی طرح کہا کہ اقبال المفردیت پرست اور اقتدار پرست ہیں۔ بلکہ احمد علی کو اقبال اس لیے بھئے معلوم ہوتے کہ ان کی شاعری بے عملی اور بے حرکتی کی طرف لے جاتی ہے۔

ترقی پسندوں کی طرف سے اقبال پر شدید نکتہ چیزیں کی حیثیت سردا جعفری نے اختیار کی۔ ترقی پسند نظریہ سازی کا کام آخر حسین رائے پوری اور احتشام حسین نے انجام دیا تھا۔ بلکہ ان نظریاً کی روشنی میں اقبال کا مغلبل امتحان سردا جعفری نے کیا اور انہیں تقریباً ہر جگہ ناکام پایا۔ اپنی کتاب "ترقی پسند ادب میں سردا جعفری نے لکھا ہے کہ اقبال کی شاعری میں زندگی بخش اور زہر بیہی رجحانات لئے گردہ بھارا راشا مر کیا ہوا ذخیرہ اندوز ہیا ہوا۔"

کمل مل گئے ہیں۔ ان کے یہاں الفراودیت اور ہمیروپرستی کا وہ بوذرودا التصور ہے جو علی الآخر خدا شیست بن جاتا ہے۔ ان کا نلسون تحریک ب کارروائی کی پیشتناہی کرتا ہے۔ ان کی درویشی، قلندری، شاہیتی، احیائیت ہمارے کام کی نہیں ہے۔ سروار جعفری نے یہ ضرور کہا کہ اقبال بڑے شاعر لیکن چھوٹے فلسفی ہیں لیکن وہ اس بات کو نظر انداز کر گئے کہ ان کا نام نہاد نلسون ان کی شاعری سے برآمد ہوتا ہے اور اگر نلسون چھوٹا ہے تو شاعری چھوٹی بھی ہو گئی اور جسموٹی بھی۔

شروع کے ترقی پسندوں میں صرف عزیز احمد نے اقبال کی مدافعت کی۔ لیکن فیض کی طرح انھوں نے بھی اقبال شاعر کا دفاع نہیں کیا بلکہ اقبال فلسفی کو سراہا اور اس میں ترقی پسند عناصر تلاش کیے۔ اپنی کتاب ”ترقی پسند ادب“ میں انھوں نے لکھا کہ ”اقبال نے سائنس اور مشینی صنعت کی مخالفت نہیں لکھی ہے ... کسی تدویم خدیجی نظام کی طرف رجوعت کا پیغام اقبال نے کبھی نہیں دیا ... جس چیز کی طرف اقبال بار بار تو چہ مبذول کرتے ہیں ... اسلامی روح تمدن ہے اور رلطف یہ ہے کہ یہ روح تمدن دنیاوی اور معاشری اصولوں کی حد تک تقریباً باسل وہی ہے جو اشتراکی گہرو ریت کے نام سے موسم ہے ... اقبال کا مومن .... دراصل سو ویٹ روں کے انسان جدیدی سے بہت قریب ہے ”وغیرہ وغیرہ۔ عزیز احمد نے کتاب کے کمی صفحے اقبال کے نلخہ اور سیاست کی تشریع میں اور یہ ثابت کرنے میں صرف کیے ہیں کہ اقبال اگرچہ کیونٹ پارٹی کے باقاعدہ رکن ہونے کے اہل نہ تھے لیکن ہم سفر fellow traveller میزور تھے۔ لیکن عزیز احمد کی یہ کوشش زیادہ سرسائز ہوئی۔ کیوں کہ آزادی اور قیامت کے بعد ہندستان میں ترقی پسند سیاست اقبال کو ناپسند کرتی تھی اور احتشام صاحب نے ۱۹۵۲ یا ۱۹۵۴ میں اپنے ایک انگریزی مضمون میں انسیں ناقابل فہم یا پریشان کن baffling شخصیت کہا کیوں کہ ان کی شاعری سے مفرغہ تھا۔ لیکن ان کا ”فلسفہ“ انسیں قبول نہ تھا۔ اقبال فلسفی کا طویل سایہ ہماری ادبی تنقید پر بحث کی طرح مسلط رہا۔ احتشام صاحب کی تنقیدی نکریں جو یہ سچ موصوف کو مقدم کرنے کی وجہ سے پڑ گیا اس کا تجزیہ خلیل الرحمن علیمی نے بڑی خوبی سے کیا ہے۔ وہ نہ کہتے ہیں:

امتنا مصاحب خواہ تو شمل اور حسی تحریر سے اللہ کر کے اسے سادہ اور الگہی صورت میں دیکھتے

ہیں اور شرکوں کو نظری ملکوں کے پہلے فخر ہو کر کہ اس کی ہائیست ما افاؤرت کو تسلیم کرتے ہیں ...

صرف ہو اکواہمیت دینے اور حدا کو سمجھی اپنی سارہ اور اکھری صورت میں رجھنے کے سب وہ

ہر ادیب و شاعر کے ساتھ مسادات کا برتاؤ کرتے ہیں ... شاعر اور منتشر اعلاو پرچے کے تجھیں کل

ہورا دناد رجے کے شک نہ سب ایک محفل میں پیٹھے نظر آتے ہیں۔

چھر شکل یا آپری کہ ہندستان میں اقبال کو مسماں پاکستان اور دو قومی نظریے کا بانی تصور کیا گیا ہے ایسے زمانے میں اقبال کی تعریف کرنا داروں کی آزمائش سے گزنا تھا جس کی تاب ہم میں سے اکثر کوئی نہ تھی۔ ہندستان پاکستان میں دو چار لبرل نقاد مثلاً وقار علیم اور آل احمد سرور اقبال شاعری بات کرتے رہے پر لئے لوگوں میں عابد علی عابد نے اقبال کے کلام میں صفات بداعث تلاش کرنے کی مشقت اٹھائی۔ لیکن جب سیاست بدلی اقبال کو ہندستان میں بکال rehabilitate کیا گیا تو پھر دی ملکی جن شاعر گنڈھی کہتا ہوا جاؤ اٹھا۔ فرق صرف یہ تھا کہ اب اقبال کو انسان تھا کہ بھائے انسان دوست، ایسٹنی نیشنل کی گلشنیل اور احیائیت پرست کی جگہ انقلابی کہا جائے گا۔ چنانچہ سردار الجفری جو اقبال کو فاشی اور بورژوا اور احیائیت پرست کہتے تھے، اب یوں رقم طراز ہوئے:

سریار اور محنت کی کش ککش اور نلام اور سارے بھی مالک کے بآہی مگر اونٹھیوں  
صدی کو ایک عظیم رزیمہ صدمی بنادیا ہے۔ اقبال کی شاعری کی بلند آنکھیں اس رزیمہ  
کے طبل بجٹ کی اوازیں شامل ہیں۔ . . .

انقلاب سے مراد وہ تمدنی ہوئی جو معاشری اور طبقاتی رشتہوں کو پول دے گی۔ یعنی ایک  
بھروسہ معاشری، سماجی اور سیاسی تبدیلی جو اشتراکیت کی منزل کی طرف رہنمائی کر رہی تھی  
اور اقبال نے پہلی بار اپنی شاعری میں انقلاب کا لفظ اس تبدیلی کی وجہ استعمال کیا۔۔۔

اقبال کے ترقی پسند پرستاروں اور اسلام پسند یا اسلامان پسند پرستاروں کے خیالات میں گفتاوے کے باوجود ہم آہنگی و اقیٰ حیرت ایگزیز ہے۔ دونوں اپنے اپنے قصیدے کی بنیاد اقبال کے سیاسی یا افغانی اتفاکار پر رکھتے ہیں۔ دونوں کے یہاں شاعری فہمی اور تھوڑی بہت شرمذہ کرنے والی چیز ہے۔ لیکن اس سے زیادہ حیرت ایگزیبات ترقی پسند تنقید کے رو بیٹھے میں وہ تبدیلی ہے جو اقبال کے انفیں انکار کے سلسلے میں پیدا ہوئی جن کو وہ مطعون کر چکے تھے۔ سردار الجفری، جواہر لال نہرو کے حوالے سے اقبال کے آج بہت بڑا ہندستانی قوم پرست بھی ثابت کرتے ہیں اور اشتراکی سیاست و معاملات سے بھی ان کو ہم آہنگ پاتھے ہیں۔ حالاں کہ آزادی کے بعد ہندوپاک دونوں ملکوں میں اشتراکی پارٹیاں انہیں قومی حکومتوں کے عنایت میں رہیں جن کی سیاسی رہبری میں سردار الجفری کے مطابق اقبال کا بھی حصہ تھا۔

اقبال کے نتھاءں کے اس چھر شک سے گردیں، جو اقبال شاعر کو مر جم کرتا ہے، وقار علیم اور

آل احمد سردار کے علاوہ اسلوبِ احمد النصاری اور گپتی چند نارنگ کے نام بھی ہیں لیکن اسلوبِ احمد النصاری پر بھی فلسفی اقبال یا مردمون اقبال کا اثر غالباً ہے۔ وہ اس بات سے کنارہ کش نہیں ہو سکتے کہ اقبال کی "شاعری کو ان کی فلسفیانہ فنکر سے علاحدہ نہیں رکھا جاسکتا"۔ اگر اس خیال کو یوں بیان کیا جائے کہ اقبال کی شاعری ہمارے لیے اس وجہ سے قیمتی ہے کہ ان کے فلسفیانہ انکار ہمارے لیے قیمتی ہیں تو شاید اسلوب صاحب کواتفاق نہ ہو گا۔ لیکن ان کے بیان کا منطقی نتیجہ ہی ہے۔ اول تو یہی بات مشتبہ ہے کہ اقبال کی شاعری میں فلسفہ نام کی کوئی چیز بھی ہے۔ لیکن اس میں جو کچھ بھی ہے وہ شاعری کے حوالے سے ہی زندہ ہے۔ برگسان یا نظریہ یا ہماشہ ہوں یا انہوں اقبال کی شاعری (جس حد تک وہ شاعری ہے) پھر بھی موجود رہے گی۔ کسی شعر کو غیر شعری حوالوں کی مد و سے سمجھنے کی کوشش اسی وقت رواہے جب اس حوالے کے بغیر شعر ناقابل فہم رہے۔ مثلاً "معراج یا سوانحی حوالے یا کسی لفظ کے کوئی مخصوص معنی جو شاعر کو مسلم رہے ہوں ان چیزوں پر شخص کرنا تو سمجھیں آتا ہے لیکن "مسجد قرطبة" اگر اس لیے اہم یا اچھی نظر ہے کہ اس میں برگسان یا کسی اور کے خیالات کا انکاس ملتا ہے تو میں اس کو نظر ماننے سے انکار کرتا ہوں۔ فن پارے کی خوبی یا پہچان یہ بھی ہوتی ہے کہ اس کا بدلت ممکن ہنیں ہوتا۔ اگر مجھے برگسان یا نظریہ پڑھنے سے بھی وہ حاصل ہر جائے تو اقبال میں ملتا ہے تو میں بنتے تکلف اقبال کو بالا سے طاق رکھ دوں گا۔ کیونکہ برگسان یا نظریہ کا فلسفہ اپنی اصل میں برگسان یا نظریہ ہی کے یہاں ملے گا۔ اقبال کے یہاں نہیں۔ اگر میں رویت قافیہ کا دل وادہ ہوں تو اقبال کی طرف دوڑوں گا کہ دیکھوں برگسان یا نظریہ کی نظوم شکل کیا ہوتی ہے۔ لیکن یہاں مجھے مایوسی ہو گی کیونکہ اقبال کی شاعری میں برگسان وغیرہم کا فلسفہ مجھے نظوم شکل میں نظر نہ آئے گا۔ "فلسفی" اقبال کے ویل کہیں گے کہ اقبال کی شاعری برگسان یا کسی اور فلسفی کی نظوم شکل نہیں ہے بلکہ ان کے یہاں کئی فلسفیوں اور منکروں کے خیالات کا جو ہر یا عکس یا اثر ملتا ہے۔ اس طرح ان کی شاعری میں نئی طرح کا لطف پیدا ہو جاتا ہے۔ وہ کہیں گے کہ اقبال کی شاعری ان شکریں کی تحریروں کا بدلت نہیں ہے لیکن اگر آپ ان منکروں کے حوالے سے اس شاعری کو پڑھیں گے تو اس کا صحیح لطف (یا کہمے کہ ایک نئی طرح کا لطف) حاصل ہو گا۔ یہ بات بالکل صحیح ہے لیکن اس میں بعض خطرات بھی ہیں جن کو "فلسفی" اقبال کے دکا تقریباً ہمیشہ نظر انداز کر جاتے ہیں۔ سب سے پہلا خطرہ تو یہ ہے کہ جہاں آپ نے کسی فلسفے کا مطالعہ شروع کیا، آپ اس کے صحیح یا غلط ہونے کے سوال میں ابھوج جاتے ہیں اور جب آپ شاعری کو فلسفے کے حوالے سے پڑھتے ہیں تو اس میں بھی فلسفے کے صحیح یا غلط ہونے کے حوالے سے خوبی یا خرابی کا حکم لگاتا ہے۔

شروع کر دیتے ہیں۔ حالانکہ فلسفے کا صحیح یا غلط ہونا شاعری کے صحیح یا غلط (یا اپنے یا بُرے) ہونے کی دلیل نہیں ہوتا۔ بعض فلسفاء مثلاً گزیرم ہفت کہتے ہیں کہ کسی نظم کے معنی محض اس حوالے (معنی خیال) میں نہیں ہوتے جو اس میں بیان ہوتا ہے، بلکہ نظم کے معنی ایک کثیر اقیمت پچیدہ دھانپے کا حکم رکھتے ہیں۔ یہ فلسفیہ ان نظریات سے پہنچا ہے کہ نظم کے معنی کو اس خیال سے کوئی علاقہ نہیں ہوتا جو نظم میں بیان ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خیال تجھا ہو یا جھوٹا، صحیح ہو یا غلط۔ شعر کی سچائی یا اس کا صحیح پس اس سے تاثر نہیں ہوتا۔ فلسفے کی محنت یا عدم محنت کو مطلق مانا (یعنی شعر کی خوبی یا خرابی) کو بھی فلسفے کی محنت یا عدم محنت کا تابع ٹھہرانا، شعر اور فلسفے کو ایک ہی شے فرض کرتا ہے۔ ظاہر ہے کہ شعر اور فلسفہ دو الگ الگ چیزوں ہیں ورنہ بہت سارا فلسفہ شاعری سے اور تقریباً ساری شاعری فلسفے سے خالی کیوں ہوتی؟ دوسرا احتمال یہ ہے کہ کسی فلسفے کے بارے میں آج چک یہ طے نہ ہو سکا کہ وہ کس حد تک صحیح ہے، بلکہ یہ بھی طے نہیں ہو سکا ہے کہ وہ صحیح ہے بھی کہ نہیں۔ لہذا جس چیز کی محنت اور عدم محنت خود ہی مختلف نیہ ہو اس کو شاعری کی خوبی یا خرابی کا مسیار ٹھہرانا کہاں کی ایمانزداری ہے؟ اس بات کی وضاحت کے لیے اقبال کی ہی ایک نسبتاً سادہ لیکن انتہائی خوب صورت نظم کی مثال نامناسب نہ ہوگی۔ ایک فلسفہ سیدزادے کے نام "میں وہ کہتے ہیں ہے

ہے فلسفہ زندگی سے دوری انجام خرد ہے بے حضوری

ہیگل کا صدف گھر سے خالی ہے اس کا طلسم سب خیالی

ان استخار کی خوب صورتی بیان کرنا ضریح اوقات ہے لیکن اگر اس پر فلسفیانہ نقطہ نظر سے تقید کی جائے تو دونوں شعر برثی حد تک غلط اور اس وجہ سے خراب ٹھہریں گے۔ کیوں کہ ظاہر ہے کہ تمام فلسفے پر یہ الزام کہ وہ زندگی سے دوری ہے قطعاً غلط ہے۔ فلسفے کا وجود ہی اس وجہ سے ہوا کہ انسانوں نے زندگی اور اس کے سرچھوں کو سمجھنا چاہا۔ انجام خرد کو بے حضوری کہا جاسکتا ہے لیکن شرطیہ ہے کہ ایسے کسی وجود یا ایسی کسی حقیقت کا ہونا ثابت کیا جا سکے جس کی حضوری ممکن ہے۔ ممکن ہے وجہان، الہام، وحی کے ذریعہ اسی حقیقت کا وجود ثابت ہو سکے۔ لیکن جب آپ فلسفیانہ نقطہ نظرگاہ سے گفتگو کریں گے تو فلسفیانہ دلائل (شک و وجہان، الہام، وحی وغیرہ) کی ضرورت ہوگی۔ ہیگل کے صدف کو گھر سے خالی کہنا ان تمام لوگوں کو بُرَا (یعنی غلط معلوم ہو گا) جو اس کے کسی بھی حد تک پریوں (ان میں تینی پسند بھی شامل ہیں) اس کے فلسفے کو طلسم کہنا تو انہیں نہرہیں لگے گا اور اس کو خیالی بنانا تو ان لوگوں کے لیے کفر کی معراج ہو گی۔ یعنی فلسفیانہ بیانات کی حیثیت سے

یہ اشعار غلط یا کم سے کم مشتبی ہیں۔ لیکن شعر پھر بھی اچھے ہیں۔ بشرطیکہ ان کی مشتبہ فلسفیانہ حیثیت کی بناء پر اپنیں روشن کر دیا جاتے۔ ثابت یہ ہوا کہ کسی نظم کی فلسفیانہ حیثیت اس کی شاعرانہ حیثیت پر کوئی اثر نہیں ڈالتی۔ لیکن مشکل یہ ہے کہ فلسفیانہ حیثیت کو پر کھنے اور پھر اس کی اساس پر شعر کی تقدیر کی اساس رکھنے کا لائق ایسا ہے کہ اس سے کوئی نفع نہیں سکا ہے اس لیے عافیت اسیں ہے کہ فلسفیانہ حیثیت کو نظر انداز کر کے ہی شعر کی تعین قدر کی جاتے۔ یہ اس لیے بھی ضروری ہے کہ زیادہ تر بھی شاعری میں کوئی اس قسم کا فلسفیانہ یا مفکرانہ رنگ ہوتا ہی نہیں کہ جس کی فلسفیانہ سچائی یا جھوٹائی کے پیچھے پڑنا ضروری ہو۔ عجب یہ ہے کہ تجربہ اور احساس کی حد تک تو تمام تعاد فلسفیانہ سچائی یا جھوٹائی کی بحث کو نظر انداز کر دیتے ہیں لیکن جہاں کہیں بھولے سے بھی شاعر نے ذرا ”مفکرانہ“ لہجہ اختیار کیا کہ سب لوگ پنجے جھاڑ کر اس بات کے پیچھے پڑ جاتے ہیں کہ ان ”فلسفیانہ انکار“ کی چیز بین کیوں کر ہو۔ یعنی جب شاعر نے ظاہرا طور پر تجربہ یا احساس پر مبنی شعر لہا جیسا کہ یہ شعر ہے، میرے

سو نگ دہ ظاہر ہوا کوئی نہ جاگ سے گیا      حل پر جویرے چوٹی می طاقت نہ لایا ایکیں  
تو ہم لوگ اس بحث میں نہیں پڑتے کہ اس سو نگہستی کی فلسفیانہ حیثیت کیا ہے اور نہیں پوچھتے ہیں کہ وہ پر جو چوٹ پہلے ہی سے پڑی تھی اس کی تاریخی یا مفکرانہ اصلیت کیا ہے۔ یوں تو یہ شعر بھی اپنی اصل میں فلسفیانہ اور مفکرانہ ہے۔ لیکن چوں کہ اس کا اسلوب اقبال کے عمومی اسلوب کی طرح ظاہری فلسفیانہ قسم کے انداز پر نہیں تعمیر کیا گیا ہے اس لیے تعاد حضرات اس پر فلسفے کی موشگانیوں سے پابزر ہتھے ہیں۔ لیکن جہاں انہوں نے اقبال کو سنائے وہ کہتے ہیں، عشق کی تعریم میں لیے زمانے بھی ہیں جن کا کوئی نام نہیں تو وہ بحث اور spiritual time اور cosmic time اور temporal time سے واقعیت یا فلسفے کے بعض اسالیب سے ظاہری شاہد ہتھ اس کے لیے کافی ہو۔

ہمارے یہاں شاعر کو پیغمبر انبتہ دینے کی کوشش شاعری کے لیے مفتر شاہد ہوئی۔ لیکن لوگوں نے اس کی پروانگی۔ وہ سمجھتے ہے کہ شاعر کو پیغمبر کا مرتبہ دے دیا جاتے تو اس کی عزت داری مستحکم پڑ جلتے گی۔ وہ یہ بھول گئے کہ شاعر کا مرتبہ اس کی شاعری کو نظر انداز کر کے متین کیا جائے تو اسی ال آخر شاعر کا ہی نقصان ہوتا ہے کیوں کہ شاعر کو سماج میں مجینے کا حق اس وجہ سے ہے کہ وہ

شاعر ہے، اس وجہ سے نہیں کہ وہ پیغمبر ہے۔ ہر کسے راہب کا رسے ساختند کے مصداق پیغمبر کا تفاسیل اور ہے، شاعر کا تفاسیل اور۔ جس طرح کسی پیغمبر کے لیے یہ باعث اتفاق نہیں کہ اسے شاعر کہا جاتے اسی طرح کسی شاعر کے لیے یہ باعث اتفاق نہیں کہ اسے پیغمبر کہا جائے۔ یہ اور بات ہے کہ جن لوگوں کی شاعریں پیغمبرانہ شان اور پیغمبریں شاعرانہ شان بھی آجاتی ہے۔ لیکن اس سے ان دونوں کی حقیقت پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ تمام اپنے شاعر اس بات سے واقع تھے۔ اقبال بھی اس نکتے سے پوری طرح آگاہ تھے۔ انہوں نے شاعر ہونے سے جا بجا انکار عملِ محض ایک رد عمل کے طور پر کیا۔ جب انہوں نے دیکھا کہ تمام نہاد زبان و بیان کے اجارہ داران کو شاعر نہیں مانتے تو انہوں نے عافیت اسی میں سمجھی کہ خود ہی شاعری سے برآت کا انہار کر کے اپنے پھر پر لے اور کہ فہم نکتہ چینیوں کا منہ بند کر دیں۔ مشکل بلکہ مصیبت یہ ہوتی کہ فلسفہ اور پیغام طرازی کے سمجھو کے چھپر پر سورج ہی سے تاک میں لگے ہوئے تھے، موقع دیکھ کر بالکل سامنے آتی ہے اور اقبال شاعر کو اقبال فلسفی کی کھال اور حاکر اڑا لے گئے۔

بے چارے مجاز کے بارے میں اثر صاحب کا یہ جملہ بہت مشہور اور مقبول ہوا کہ اُردو و اُدھر میں ایک کیش پیدا ہوا تھا، جسے ترقی پسند بھرپڑیے اٹھا لے گئے۔ یہ جملہ تراشنے والے اور اس کو قبول کرنے والے ترقی پسند، مجاز اور کیش کی حقیقت سے کس قدر بے خبر تھے اس کا اندازہ کیش کی مندرجہ ذیل نظم سے ہو سکتا ہے جس کی خبر نہ مجازیوں کو ہے۔ ترقی پسندوں کو، یکوں کو ان دونوں کے لیے کیش کا نظر پر شرعاً اور تصور شاعر، جو شاعری اور شاعر دنوں کے خالص شاعر مرتباً پر مبنی ہے، سُم تائل کا حکم رکھتا ہے۔ اس نظر یہ میں نہ سمجھوں بھائی سُستی عشقیّہ رہما نیت ہے اور نہ فلسفہ و پیغام دھوں پیشہ والی انطلا بیت۔ نظم ملاحظہ ہو:

## شاعر کی پہچان

شاعر کہاں ہے؟ مجھے دکھاؤ، دکھاؤ  
شر و فن کی اے دیلوی، تاکہ میں اے جان سکوں، پہچان سکوں۔

## ابات و نفی

شاعر و شخص ہے جو ہر انسان کے برابر ہے۔

چاہے وہ باوشاہ ہو یا قبیلہ مغلیں کا غریب ترین فرد  
یا چاہے اور کوئی بھی شے عجیب ہو، افلاطون اور بوذرخان کے درمیان۔

شاعر و شخص ہے جو چڑیوں کی تمام جملتوں تک پیچھے کی راہ  
ڈھونڈ لیتا ہے، پڑیا چلہے نہیں پدی ہو یا عقاب ہو۔

اس نے شیر ببر کی دہائی سی ہوتی ہے۔

اور وہ ان تمام بالوں کو بیان کر سکتا ہے۔

بیر شیر اپنے مردانہ سُنگ نما گلے سے جن کا اخیار کرتا ہے۔

اور پیٹتے کی جنگ بھی اس کے لیے بولتی اور نظلوں سے محور آتی ہے۔

اور اس کے کافول پر لیوں اثر انداز ہوتی ہے۔

گویا مادری زبان ہو۔ (۱۸۱۸)

یعنی کیش کی نظر میں شاعر سب کچھ ہوتا ہے، لیکن بجزیرہ، ہم احساسی اور شخصی حقیقت کی رو�انی سچان کی سطح پر۔ وہ باوشاہ بھی ہے، افلاطون بھی ہے، ذہنی حیثیت سے پس ماندہ، نیم مجنووں اور حواس شخص بھی، غریب بھی اور امیر بھی۔ وہ فطرت کے منظاہر کو اس طرح پڑھ لیتا ہے (چاہے وہ جابران، فاہر انہ اور خوف انگریز ہوں یا نرم و نازک اور طبیعت) گویا وہ اس کی ماوری زبان ہوں۔ یہ صفت سب بڑے شاعروں میں ہوتی ہے۔ اس میں اقبال، غالب، رومی، حافظ، کیش، کسی کی تخصیص نہیں۔ فلسفیانہ مسائل کو بحثنا یا ان کو بیان کرنے پر قادر ہونا شاعر کے لیے ضروری نہیں۔ زندگی اور انسان اور خود اپنے اندر وون کو بحثنا، اور اس کی حقیقت بیان کرنے پر قادر ہونا (یقیناً) ضروری ہے۔ دیکھیے ہوف مسٹکال hofmannsthal نے کیا مدد کہا ہے:

وہ سامان جن سے خواب بنتے ہیں، ہم ایسے ہی ہیں۔  
اور خواب گھری راتوں میں تمام شب اپنی استکمیں تکھولتے ہیں۔

.....

وہ ہمارے اندر ہیں اور کبھی ختم نہیں ہوتے۔

---

لہ ہوف مسٹکال کا یہ میر علی گیک پیر سے مستعار ہے۔

جیسے کھڑکی بند کرے میں غیر مریٰ انخلیاں -

ہمارے وجود کا امن درون ترین ان کا چرخ اور کر گھا ہے -

کوئی شخص، کوئی شے، کوئی خواب، یہ تمیل ایک ہیں -

شاعر کا مرتبہ یہ ہے کہ وہ ہم کو خواب دیکھا سکتا ہے یہ بہیں کہ وہ ہمارے ہاتھ میں سپاہی کی تلواریا جام کا استرایا جلوس باز کا جھنڈا رکھ دیتا ہے۔ اقبال کے ساتھ زیادتی بھی ہوتی کہ وقتاً فوتاً ان کو فلسفہ باز، لمحہ باز تلوار باز کو کہہ کر ہم نے بھاک ان کی تنظیم کر رہے ہیں -

یکن یہ سوال اٹھ سکتا ہے کہ کیا اقبال کے وہ تمام مطابعے اور بجز یہ غیر ضروری ہیں جن میں اقبال کے فلسفیانہ انکار سے بحث کی گئی ہے؟ کیا ہم کسی نظم کا خلاصہ اس طرح بیان کر سکتے ہیں کہ اس میں نظم کردہ تصورات باخل نظر انداز ہو جائیں؟ مثلاً کیوں کہ ممکن ہے کہ ہم خضرزادہ کا مطابعہ کریں اور ان تمام بالوں کو نظر انداز کروں جو وطنیت، قومیت، زندگی، آمریت، سرمایہ دالی وغیرہ کے بارے میں ہیں؟ اور اگر ہم ان بالوں کو نظر انداز نہیں کر سکتے تو پھر ان منکروں کو بھی نظر انداز نہیں کر سکتے جن کے خیالات کا پرواق اقبال پر پڑا ہے۔

اس خیال یا سوال میں بنیادی غلط نہیں یہ ہے کہ نظم میں بیان کردہ خیالات پچھے ایسی چیزیں ہیں جن کا وجود نظم کے باہر بھی ہے۔ یعنی نظم بعض منظوم خیالات کا نام ہے، یعنی نظم ایک شے ہے اور اس میں شامل خیالات ایک اور شے ہیں۔ ظاہر ہے کہ بعض غلط ہے نظم ایک نامیاتی وجود رکھتی ہے، جس طرح ایک پھول نامیاتی وجود رکھتا ہے، جس طرح یہ ممکن نہیں کہ آپ پھول کا رنگ اگ کر لیں، خوش بوالگ کر لیں وغیرہ اور یہ دکھا سکیں کہ اس پھول میں آشنا بُنگ ہے، اتنی خوش بو ہے وغیرہ۔ اسی طرح یہ بھی ممکن نہیں کہ آپ نظم کو منظوم خیالات فرض کر سکیں اور دکھا سکیں کہ اس میں خیالات اتنے ہیں اور نظم اتنی ہے۔ لہذا جب نظم اور اس میں بیان کردہ خیالات کو الگ الگ نہیں کر سکتے تو خیالات کا مطالعہ نظم سے الگ نہیں ہو سکتا۔ نظم کا مطالعہ کرتے وقت خیالات کی تفصیل میں جانا غلط نہیں، لیکن خیالات کا تفصیل میں جانا اور نظم کو بعض طرف فرض کرنا تلقینی مطالعہ نہیں۔ اسلوب احمد النصاری کی کتاب "اقبال کی تیرہ نظمیں" یہ فرض کر کے تو لکھی گئی ہے کہ یہ سب نظمیں شاعرانہ قدر و قیمت رکھتی ہیں لیکن ان نظموں کے خیالات کو واضح کرنا اور اس بات کو واضح نہ کرنا کہ ان خیالات کی اہمیت ہمارے لیے اسی وقت اور اسی حالت کے جب انھیں نظم کے اندر فرض کیا جائے، اقبال کے ساتھ تھوڑی بہت زیادتی ہے۔ پھر بھی اقبال کے بارے میں یہ روایتیں اس زبردستی سے بہت

بہتر ہے جو نظریہ اور فلسفہ پرست نقادوں نے ان پر روکھی ہے۔ دیکھیں اقبال زندگی کے سے کب نسلتے ہیں۔

اس مضمون کا خالد اس وقت تیار کیا گیا تھا جب نومبر، ۱۹۰۷ء میں دہلی میں مخدود ہونے والے بین الاقوامی سمینار میں ایک انگریزی مضمون پڑھنے کی دعوت مجھے ملئی تھی۔ موجودہ مضمون پڑھنے کی نوبت نہ آئی۔ انگریزی خاکے کو اردو میں مفصل کر کے موجودہ صورت بنتی ہے۔ اس عرصہ میں حادی کاشمیری کی کتاب ”غالب اور اقبال“ اور ایک نوجوان شاعر مخدود کا ایک مختصر رسالہ ”اہنگ“ میں بھی مری نظر سے گزرا۔ مجھے یہ دیکھ کر بڑی تعریت ہوئی کہ ان دونوں حضرات نے اقبال کی شاعرانہ حیثیت کو ضرب نہ گانے والے نقادوں کے خلاف اپنے اپنے طور پر امتحان کیا ہے۔ خدا کرے یہ تحریریں زندان فلذ سے اقبال کی رہائی کا پیش خیہ ثابت ہوں۔

# نَظِيرُ الْبَرَّ آبادی کی کائنات

میں یہ بات شروع ہی میں واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ میں نظیر کو بڑا شاعر نہیں سمجھتا۔ اچھا شاعر بھی نہیں سمجھتا۔ وہ ایک اہم دل چسپ اور لائف مطالعہ شاعر ضرور ہیں لیکن اچھی یا بڑی عربی ان کے دائرے سے باہر ہے۔ شاید انہوں نے شاعری کو سنجیدگی سے برتنا نہیں، یا شاید بر تائیکن وہ فی نفسہ اچھی یا بڑی شاعری پر قادر نہیں تھے۔ ایسا نہیں ہے کہ ان کے یہاں اچھی نظریں یا اچھے شعر نہیں ملتے۔ نظیر شاعر ضرور تھے، یعنی شاعری ان کے یہاں ملتی ہے۔ اچھے شعر اور بعض اچھی نظریں مل جاتی ہیں۔ لیکن میں کسی شخص کو اچھا یا بڑا شاعر اسی وقت کہ سکتا ہوں جب اس کے کلام کا خاص حصہ (براحصہ کی شرط نہیں) اچھی یا بڑی شاعری کی صفتیں میں آتا ہو۔ یا پھر بہت ہی تھوڑا کلام قابل لحاظ ہو، لیکن وہ تھوڑا اس قدر زبردست، عظیم الشان، معنی خیز اور باریک ہو کہ کیفیت، کیت پر حادی ہو جاتے۔ اس حساب سے میں حاتم، آتش اور نظیر کو اچھے شاعریں کی فہرست میں نہیں رکھ سکتا۔ کیوں کہ ان کے یہاں اچھی شاعری کا غفر بہت کم ہے۔ (مقدار اور کیفیت دونوں لحاظ سے) اس حساب سے میں مصفیٰ کو اچھا شاعر سمجھتا ہوں، کیوں کہ مقدار اور کیفیت دونوں لحاظ سے ان کے یہاں ایسے اشعار اتنی تعداد میں مل جاتے ہیں کہ اچھا کلام، معمولی کلام یا خراب کلام پر حادی ہو جاتا ہے۔ یہ اور بات ہے کہ حاتم اور نظیر دونوں مصفیٰ سے زیادہ اہم شاعر ہیں۔ حاتم کی اہمیت زیادہ تر تاریخی ہے لیکن نظیر کی ایک حیثیت اور بھی ہے۔ اگر وہ نہ ہوتی تو میں ان کے بارے میں انہیاں رخیال کر کے وقت نہ منانے کرتا۔ نظیر اہم شاعر ہیں۔ آتش مصفیٰ نہ اکتے تو اور وہ شاعری میں کوئی بڑا خلا محسوس نہ ہوتا۔ نظیر نہ ہوتے تو یقیناً ایک خلا محسوس ہوتا۔ بعض اس وجہ سے نہیں کہ نظیر نے مختلف شعر کو براہ راست یا بالواسطہ متأثر کیا بلکہ اس وجہ سے بھی کہ ہماری

توی حیثت کے بعض پہلوؤں کا انہار جو محض نظر کے یہاں ہوا ہے، تسلیم ہو جو درہ جاتا۔ یہ افتخار کم نہیں ہے لیکن اتنا بھی نہیں ہے کہ صرف اس کے بل بوتے پر نظر کو اچھایا بڑا شاعر کہ دیا جاتے۔ قطب الدین باطن اور استشام صاحب نے نظر کے بارے میں جو بھی کہا ہو اور شیفۃ نے جو بھی نہ کہا ہو، نظر کے ساتھ انسان کبھی نہیں کیا گیا۔ سب سے بڑی ہے انصافی ترقی پسندوں نے کی، یعنی انھیں عوامی شاعر کہ دیا، کیونکہ ان کے یہاں سے نہیں، بازی گروں، زندیوں کا جگہ سٹھان ہے اور یہ کچھ اور گلہری کے نیچے، بخارے اور شبده باز، جمناکی سیر کرنے والے اور والیاں و حمویں چھاتے نظر آتے ہیں۔ شاعری کی بہت یا خوبی کا سب سے کم حصہ اس بات میں ہے کہ اس میں بھی بخارا لکھتی ہے۔ موصوعات کی کثرت سے زیادہ موصوعات کو برتنے کا تنوع شاعر کی اصلاحیت کا پول کھولتا ہے۔ فیضن کی مثل سائنس کی ہے۔ وہ بہت اچھے شاعر ہیں۔ لیکن جو چیزان کو بلاشاعر بننے سے روکتی ہے، وہ بہتی ہے کہ ان کے موضوعات محدود ہیں اور ان کو برتنے میں ان کے یہاں کوئی توزع بھی نہیں ہے۔ جوش اور فراق کے یہاں موصوعات کی کثرت ہے، لیکن وہ ان کو شاعرانہ طور سے برداشت نہیں پاتے۔ مہترانی اور جامن والی اور شجاعانہ اور جوانی کی یاد اور انقلاب کا شور و شر اور کسان اور غروب آفتاب اور ہیوڑ آدم؛ جوش کے یہاں کیا نہیں ہے؟ ویسے ہی فراق کے یہاں بھی کس مال کی کی ہے؟ نام نہاد فلسفیانہ نظر، ورڈوز رسم کی نقل میں اپنے ”رومی“ اور ذہنی ارتعانی داستان ”عوامی“، معاملات، حسن و عشق کی داردات، فطرت کا حسن؟ سب کچھ موجود ہے۔ لیکن نہ فراق بڑے شاعر ہیں نہ جوش۔ ان کے مقابلے میں درد اور سر امیں کے یہاں موصوعات کا قحط ہے۔ لے دے کر دہری دوچار بائیں، وہی دس پانچ و اعماق، لیکن دونوں بڑے شاعر ہیں۔ یہی دلیل اس بات کو ثابت کرنے کے لیے کافی ہے کہ موضوعات کا توزع اپنی جگہ پر اچھی چیز ہے۔ لیکن وہ بڑی شاعری کا مسامن نہیں ہو سکتا۔ سیکسپیر کی بات چھوڑ دیجیے؛ ایسا کہاں سے لا اول کہ تجوہ ساہمیں ہے؟ کے مصادیق سیکسپیر کے یہاں وہ سب کچھ ہے جو دسروں کے یہاں ہے۔ اور ایسا بھی بہت کچھ ہے جیسا اور جستا دسروں کے یہاں نہیں ہے۔ عام حالات میں موصوعات کی زنگارانگی اور ہمہ گیری ایک خوش گواہ تاثر ضرور پیدا کرتی ہے لیکن زیادہ تر بڑے شاعر تھوڑے بہت ہی موصوعات میں الٹ پھر کر پوری کامنات سمودیتے ہیں۔ الیٹ نے بڑی عمدہ بات کہی ہے کہ فن کبھی اس معنی میں ترقی نہیں کرتا کہ جو بعد میں

آئے، وہ پچھلے سے اچھا ہی ہو۔ یہ صرف ہوتا ہے کہ شاعری کا مشمول ہمیشہ باکل ایک سائیں رہتا۔ اسی لیے اُس کا مشورہ یہ ہے کہ ایمان و انتقاد کو چاہیے کہ وہ شاعر نہیں بلکہ شاعری کی تنقید کرے۔ وہ کہتا ہے کہ سختہ اور پوری طرح ترقی یافتہ شاعر اور خام یا معمولی شاعریں یہ فرق نہیں ہوتا کہ اول الذکر کو آخر الذکر کے مقابلے میں ”کچھ زیادہ“ باتیں کہنا ہوتی ہیں بلکہ یہ کہ ترقی یافتہ اور سختہ کا رشاعر کے یاس جو زریعہ اظہار ہوتا ہے وہ زیادہ باری کی تے نکیل یافتہ“ <sup>finely perfected combinations</sup> ہوتا ہے اور اس میں بہت ہی خاص یا بہت ہی متوجہ محوسات کو نئے نئے میل کی شکل میں داخل ہونے کی آسانی ہوتی ہے۔

لہذا کلیم الدین ہوں، سیلم احمد ہوں یا محمود حاشمی یا احتشام حسین، سب اس غلطی یا دھوکے میں ہیں کہ اگر شاعر ایک زنگار نگ اور بھرپور شخصیت کی شکل میں سائے آتا ہے تو وہ بڑا شاعر بھی ہے۔ اگر بھرپور اور مکمل شخصیت کی شرط نکانی جاتے تو بودھیر سے لے کر تھی ہیں ایٹ اور درد سے لے کر اقبال تک، بہت سے شاعروں کی شاعری شبکہ قرار دینا ہوگی۔ نظریکریم ابادی اپنی وسعت اور کثرت اور بے تکلفی اور ذہانت کی بنابر اکثر نقادوں کو مغلوب کر لیتے ہیں اور اس حد تک وہ یقیناً صد بہترین شاعروں سے مختلف اور ان سے زیادہ لائق مطالعہ قرار پاتے ہیں لیکن وہ نقاد کس کام کا جو سطحی جسمائیں اور دھمکائیں میں استانگ ہو جاتے کہ دھوکیں اور چمک کے چیزے دیکھنے سے فاصلہ رہے؟ سانی سطح پر نظریکریم دل چسپ شاعر ہیں لیکن ان کا دماغ اس قدر رچھوٹا اور ان کا تجربہ اس قدر محدود ہے کہ ان کا تزعزع ہی تھوڑی دیر کے بعد دبای جان بن جاتا ہے۔ شاعری کی ایک خوبی بلکہ ہمچنان یہ بھی ہے کہ وہ بار بار آپ کو اپنی طرف واپس بلاتی ہے۔ اس تجربے کو تنقیدی زبان میں نہیں ادا کیا جا سکتا لیکن یہ بات مسلم ہے کہ بعض لبعن شاعری یہی ہوتی ہے کہ اس کو ایک دوبارہ پڑھ کر لطف اٹھا لیجیے، پھر لغافذ خالی ہو جاتا ہے۔ اس کی طرف دوبارہ دیکھنے کی تمنا بھی نہیں ہوتی اور اگر دوبارہ دیکھنے تو کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ اچھی شاعری آپ کو بار بار اپنی طرف تھیخی ہے۔ اس کا خزانہ کبھی خالی نہیں ہوتا۔ جو شعر یاد ہو چکے ہوتے ہیں ان کو بھی دوبارہ پڑھیے تو نئے معلوم ہوتے ہیں یعنی کی کوئی نئی چیز، تجربے کی کوئی نئی سمت، احساس کا کوئی نیا رنگ و کھانی دے جاتا ہے اور جو شعر یا نظمیں یاد نہیں ہوتیں ان کو دیکھ کر دوبارہ دریافت اور نئی دریافت،

دونوں عمل رونما ہوتے ہیں۔ یہ کیفیت میراجی کے یہاں ہے۔ فیض کے یہاں نہیں ہے۔ راشد کے یہاں ہے، اسردار کے یہاں نہیں ہے۔ فانی کے یہاں ہے، (اگرچہ فانی بہت چھوٹے شاعر ہیں۔ لیکن یہ اصلی شاعر) جگر، جوش، اصغر، مجھنا، آرزو، حسرت، فراق وغیرہ کے یہاں نہیں ہے۔ موخر الدلک فہرست کے شعر اکو دیوارہ پڑھتا ہوں تو اپنے اوپر افسوس سا ہوتا ہے کہ پہلے یہ لوگ کیوں اتنے اچھے لگتے تھے۔ نظر تو خیر نجھے کبھی بہت اچھے نہیں گئے۔ لیکن اس کی وجہ شاید یہ ہے کہ میں جس نسل اور عمر کا ہوں اس کے پتوں کے گھنے سے نظر کو زبردستی اتارا گیا تھا کہ دیکھو: یہ عوامی شاعر ہے، بڑا شاعر ہے، اس کے اشعار میں ہندستان کی روح بولتی ہے، اودھ کا دل دھر کرتا ہے وغیرہ۔ ورنہ ایمان کی بات یہ ہے کہ نظر ایک دل چپ اور مزے دار شاعر ہیں۔ مجھے ان سے شکایت نہیں کہ وہ زبان اور اسلوب کی بیشتر نزاکتوں کو نظر انداز کیوں کرتے ہیں۔ مجھے ان سے یہ بھی شکایت نہیں (یعنی لوگوں کو اب بھی یہ شکایت ہے اور پہلے تو عام تھی) کہ وہ اکثر عامیانہ، مبتدل، سوقیانہ اور بازاری ہر جاتے ہیں (بلکہ اسی میں تو ان کا زیادہ تر لطف ہے، اس کو میں کیسے برا کھوں) مجھے شکایت یہ ہے کہ وہ زبان کو محض ایک سطح پر برستے ہیں۔ ان کے یہاں الفاظ کی کثرت ہے لیکن تنوع نہیں یعنی ان کے یہاں الفاظ نئی نئی شکلیں نہیں اختیار کرتے، نئے نئے معنی نہیں اور ہستے۔ وہ فارسی کے ماہر ہیں اور ”لبی“ یعنی ہندی اور بولی والے الفاظ پر بھی پورا تصرف رکھتے ہیں لیکن وہ الفاظ کو محض جمع کر دیتے ہیں، ان کو منحر کرنیں کرتے، جدیلیات نہیں بناتے۔ وہ فہرست سازی کے ذریعے مرعوب کر دیتے ہیں، لیکن فہرست محض فہرست رہ جاتی ہے۔ اس میں سے ایک دوچار لفظ کم ہو جائیں تو مصروع مجرد وحہ نہیں ہوتا کیوں کہ الفاظ صرف محدود مصنوی حکم رکھتے ہیں۔ ان کے داماغ میں اتنی تیزی بھی نہیں ہے کہ وہ ہمیشہ تو نہیں اکثر رعايت لفظی کا محدود لیکن مسترد لطف پیدا کر سکیں۔ شال کے طور پر رخینی کو دیکھیے کہ معنی، تجربہ، مشاہدہ کوئی ایسی جہت نہیں جو اس میں ملتی ہو۔ لیکن رخینی گوشرا محض اس وجہ سے دل چپ نہیں کہ انھوں نے عورتوں کی بولی بھٹولی کو محفوظ کر لیا ہے، یا یہ کہ وہ قبل از مبور غ کی سطح کا داماغ رکھتے والوں کی جنسی گدگاریت کا عمل انجام دیتے ہیں۔ رخینی گوشرا اس وجہ سے بھی دل چپ ہیں کہ وہ زبان کو چوچخال اور غلط افادہ طرح سے بھی برست لیتے ہیں۔ وہ رعايت لفظی کے امکانات سے واقع ہیں۔ شال کے طور پر تین شور دیکھیں:

انشا:

باجی کہتی ہیں کہ اک مردوے پر غش ہے تو  
مفت ایسا بجی کسی شخص پر بہتان ہو، نوج

رنگین:

دل سے منے گی یادوںہ مرزا تراب کی  
گوشیاں یہ عشق خاک میں مجھ کو ملائے گا

جان صاحب:

ما تھا دلکھا، نہ خون بھسا، ناف ٹل گئی  
ایام کی خرابی سے گدی نکل گئی

تعجب ہے کہ جو لوگ بہوبیلیوں کو رخیتی پڑھنے سے منع کرتے تھے وہ بھی نظری کی دھماچوکری میں اس قدر مجوہ ہو گئے کہ انھوں نے یہ غورتہ کیا کہ رخیتی میں زبان کا استعمال نظری کے مقابلے میں کہیں زیادہ تخلیقی ہے۔ ان اشعار کی دضاحت میں تفصیل کا موقع نہیں۔ لیکن چند بالوں پر غور کیجیے: انشا کے شعر میں متکلم بظاہر کسی شخص پر عاشق ہونے کے بہتان سے خود کو بری کر رہی ہے لیکن ایک مفہوم یہ بھی ہے کہ متکلم کسی "مردوے" پر غش نہیں ہے۔ شاید کسی ہم جنس پر عاشق ہے۔ دوسرے مصروع کا "شخص" متکلم کے لیے بھی ہے اور اس شخص کے لیے بھی جس کے حوالے سے بہتان لکھا جا رہا ہے۔ بنیادی بات یہ نہیں ہے کہ متکلم کسی پر غش ہے بلکہ یہ کہ متکلم "مردوے" پر غش نہیں ہے۔ خود "عشش ہونا" کا محاورہ "عاشق ہونے" کے مفہوم میں دل چپ ہے۔ رنگین کے شعر میں رعایتیں واضح ہیں "مرزا تراب" اور "خاک" اور "مدٹ جانا"۔ جان صاحب کے شتر کے بارے میں یہ معلوم نہ بھی ہو کہ یہ واحد علی شاہ کی سلطنت کے انتزاع کے حوالے سے کہا گیا تھا تو بھی اس کا لطف واضح ہے۔ نظری کی پرواز عام طور پر اس طرح کے شعروں تک محدود ہے:

منہیں ملنا پنجے، چھاتی میں گھولن، کمریلات  
کیا کیا ہوئیں، یہ مجھ پر عنایات، ٹھیک ٹھیک

میں ایک اپنے یو سع کی خاطر عزیزو! یہستی کا سب کار و ان بھجا ہوں

بس جامنگوں سے بے راحت نہ طلب کر یاں بادہ نہیں، بادی پیمائی ہے کہ بخت

دل کی بے تابی نہیں ٹھیرنے دیتی ہے مجھے دن کہیں رات کہیں صبح کہیں شام کہیں

کر چرپنباں سے ن پری رو دیوں کی تیزی یہ لوگ جو ملتے ہیں تو دل کی کششوں سے

پہلے شر میں خفیت سی خوبی یہ ہے کہ مُذن، چھاتی اور کمر کی مناسبت سے ملا پنج، گھونسا اور  
لات استعمال کیے ہیں اور عنایات کی جمیح الجمیح "دیسی" قاعدے سے بننا کہ اپنی آزادی روی کا  
ثبوت دیا ہے، حالانکہ "عنایا یا تیس" میں کوئی ایسی خوبی یا اس کی کوئی ایسی حنویت نہیں ہے  
جو "عنایات" سے پوری نہ ہو جاتی ہو۔ دوسرے شر میں البتہ "عزیزو" کے استعمال میں عایت  
نقلي کی ایک تی جلوہ گری ہے، درست معنی کے اعتبار سے یہ شعر بھی کہیں دو نہیں لے جاتا۔  
تم سرا شعر جامی کے اس مشہور شعر سے مستعار ہے۔

آسمان جامنگوں داں کرنے ہے عشرت ہی ست

بادہ جستن از ہی ساغر نشان اہمی ست

نظیر نے "بادہ" اور "بادی پیمائی" اور رو دلیت کے لا جواب استعمال کی وجہ سے شر کو نیچن  
بخش دیا ہے۔ مضمون پالا ہے، جو کچھ خوبی ہے وہ جامی پہلے، ہی پیدا کر چکے ہیں کہ آسمان  
ایک جام واڑ گول ہے۔ جامی کا ہجوم عملانہ اور پیشہ وار اس ہے، دوسرے صحراء نے معنی  
کی توسعہ نہیں کی۔ نظیر "بادہ" اور "بادی" کی رعایت لا کر اور خالی جام کو بادی میں اُٹھنے  
والی خاک و غبار سے پُر تصور کر کے پھر کہ بخت" کا دو جہت لفظ رکھ کر (کبھی کہ بادی پیمائی  
اور مناطب دلوں کے لیے مناسب ہے) جامی سے بہت آگئے نکل گئے ہیں۔ کوئی تعجب  
نہیں اگر غالبہ نے نظیر اور جامی دونوں سے استفادہ کیا ہو۔

بے عشرت کی خواہش ساتی گر دلوں سے کیا کیجے

لیے بیٹھا ہے اک دوچار جام واڑ گول وہ بھی

غالب کے یہاں معنی کی جھیٹیں اور بھی نادر اور رعایتیں اور بھی انوکھی ہیں۔ ہونا ہی چاہیے۔ لیکن نظر کا شرپ بھی اپنی جگہ پر قائم رہتا ہے۔ افسوس کہ نظر نے کم تردن پر اتنی توجہ صرف کی۔ پوتے شعر کی دل کشی اس وقت تک رہتی ہے جب تک استعارے کی بنیاد پر قائم ہوتے شرود کا خیال نہیں آتا۔ یہ غالب کا محظوظ موضوع ہے، دو چار شعر فہرنس میں آتے ہے۔

ہوں بہ حشت انتشار آوارہ دست خالی اک سفیدی مارتی ہے دو چشم غزال

ہر قدم دوری منزل ہے نمایاں مجھے میری رفتار سے بھاگے ہے نمایاں مجھے

سا یہ میرا بھج سئل دو بھاگہے اسے پاس مجھ آتش بجاں کے کس سے میرا ہائے ہے

خدا یعنی پدر سے ہب سواں تر پھرے ہم در بدر ناقابلی سے

غالب کی آوارہ گردی زمین، آسمان، خدا، تقدیر! سب کو اپنی گرفت میں لے لیتی ہے۔ نظر صرف ایک سادہ سایاں قائم کر کے رہ جاتے ہیں۔ آخری شر میں ”کششوں“ کا استعمال غیر کسی اور دل چسپ ہے کیونکہ خلاف محاورہ ہے، ورنہ شر میں معلماء اور تہذیدی رنگ ہے جو پہلے صرٹ میں بہت زیادہ نمایاں ہے۔ اگر دوسرے صرع میں کوئی تمثیل ہوتی، جیسا کہ سبک ہندی کے شرا کا طریقہ تھا تو یہی معلماء رنگ نبھ جاتا۔ صائب سے

مشواز زیر دست خوش ایں ہر زبردستی

کہ خون شبیہ را نو شید جام آہستہ آہستہ  
صائب کا پورا شرعاً خلائق تسلیم پرمی ہے۔ لیکن دوسرے صرع کی تمثیل نے معلماء رنگ کو بہت دو کہیں روک دیا ہے۔ اس کے برخلاف نظر کا شرعاً شعاعاً ہے لیکن تمثیل (یعنی شبیہ استعارہ، تعلیل پر مشتمل کوئی بیان جو شاعریہ ہو اور جو شعر میں کہی ہوئی بات یاد ہوئے، یا مشاہدے کی تصدیق کرے) کے نہ ہونے کی وجہ سے عاشقانہ کیفیت شعر سے منقوص ہو گئی ہے پری رویوں کی تحریر پر میر کو سینے ہے۔

## اشیات و نفی

کیا پری خواں ہے کہ رالوں کو جگائے ہے میر  
شام سے دل جگرو جان جلاتا ہے میاں  
اس بات سے قطع نظر کن نظر کو دل کی کششوں پر اعتماد ہے اور میر "دل جگرو جان" ہر رات  
جلاتے ہیں لیکن پری محض نہیں ہوتی۔ بنیادی بات یہ ہے کہ نظر نے تبلیغ اور میر نے تجربہ بیان  
کیا ہے۔ نظر جب تجربہ بیان بھی کرتے ہیں تو وہ محض ایک سطح تک رہ جاتے ہیں لیکن وہ تجربہ  
کی اور پری سطح کو کفرید کر لطف اندازو ہوتے ہیں۔ اس کی پیچیدگیاں اور باریکیاں اس کے تینوں  
خم اور مستوی معنیوں سے انہیں کوئی علاقہ نہیں ہے۔

اس کے رخسار کی صباحت میں شوال ہے خال کا ملاحت میں  
حسن کو دیکھ لے دل ناداں درد پڑ جاتے گا قباحت میں  
ہو گئے جو مقیم کوئے بستان پھرنا آئے کبھی سیاحت میں  
مطلع میں صباحت اور ملاحت کی جاد مسلط ہے، معنیت کی طرف کوئی سی نہیں۔  
دوسرے شعر میں بھی "حسن" اور "قباحت" کا توازن ہے (حسن و قبح) لیکن الفاظ میں  
تخلیقی زور نہیں اس لیے معنیت کا بھی پتا نہیں۔ میر کو بھی یہ کمیل بہت آتے تھے لیکن  
ان کو ہمیشہ معنی کی تلاش رہتی تھی، اس لیے وہ م Gunn لفظی توازن نہیں بلکہ معنیت نہاد بھی خلق  
کرنے پر قادر تھے۔ میر کا جب بھی چاہتا تو وہ صرف لفظی کمیل کو د پراستا کرتے اور جب وہ سجدہ  
ہوتے تو الفاظ کے ساتھ ساتھ معنی کے توازن کی بھی سبیل کر لیتے تھے۔ مثلاً آخری شعر کے منتهی  
میر کا مشہور شعر کو درکھ دیکھیے۔

تلگی میں اس کی گیا سو گیا نہ بولا پھر  
میں تیر تیر کر اس کو بہت پکار رہا

میر نے ذاتی بیان اور واحد غائب کا صیغہ ملا کر پورا افسانہ بنایا ہے۔ نظر کے یہاں  
بھی جس حاضر (سم) کو مقدر فرمن کر سکتے ہیں۔ لیکن نظر کوئے بستان میں مقیم ہونے سے زیادہ کی  
استعداد نہیں رہتے۔ شعر میں کسی قسم کا اسرار نہیں۔ میر کے یہاں سراسرا اسرار کی کارفرمائی ہے۔  
جگی میں جا کر سو گیا (خوابیدہ ہو گیا)، یا غائب ہو گیا، یا کہیں اور جا مرنا، یا وہیں مر گیا، یا ان خود رفتہ  
ہو گیا۔ طرح طرح کے امکانات ہیں۔ کافی را کو خبر شد خبر شد باز نیا مدد کی صبح تغیر صرف تین لغتوں  
میں کردی ہے۔ "گیا سو گیا" اگر یہ اعجاز سخن نہیں تو تمام شاعری کو اس ہے۔ دوسرے صدر

میں ایک اور عجیب لطف ہے۔ میر نام ہے۔ لیکن ممکن ہے کہ گلی میں پہنچ کر کچھ اور نام ہو گیا ہو  
پھر ”میر میر“ پکارنے کا نتیجہ معلوم ۔۔۔ وہ شخصیت ہی نہیں، وہ شخص ہی نہیں، نام کے بھی  
گذہ کا رکھیوں ہو؛ لیکن ”میر“ امر کا صیغہ بھی ہے۔ بمعنی ”مرجا“ اگرچہ الدو میں یہ اس طرح  
مستعمل نہیں لیکن باسئل مددوم بھی نہیں ہے۔ مشہور ہے کہ میر سوز نے جب اپنا تخلص ”میر“  
سے بدل کر ”سوز“ رکھا تو یہ مقطوع کہا:

پہلے کے قصے میر میر پر زندگی ہزار تحقیق  
اب جو کہے ہیں سوز سوز یعنی سدا جلا کرو

یہاں بات کا بھی ہلکا سا شبہ موجود ہے کہ گلی میں غائب ہو جانے سے تو مر جانا ہہتر تھا۔  
نظر کا شرعاً سطح کی نزاکتوں سے باسئل مبرہ ہے۔

نظر کے یہاں الفاظ کی فراوانی فوراً متوجہ کرتی ہے۔ لیکن یہ فراوانی جوش کی نامہاد  
 قادر الکلامی سے زیادہ نہیں۔ ایک لطیفہ مادا آیا: ایک بار مرحوم مسعود حسن رضوی ادیب کے  
سامنے جوش صاحب نظر اکابر آبادی کی تعریف کر رہے تھے مسعود صاحب نے مسکرا کر کہا۔  
آپ بھی کس کی تعریف کر رہے ہیں۔ نظر سے اچھا شاعر تو ہم آپ کو سمجھتے ہیں! بھی اصلیت  
بھی ہے جیسا کہ میں نے اوپر اشارہ کیا ہے۔ نظر الفاظ کی صرف فہرست تیار کرتے ہیں۔ اس  
فہرست میں سب الفاظ ناگزیر نہیں ہوتے اور بعض تصریف ”زویر بیان“ کے لیے بڑھاتے ہوتے  
معلوم ہوتے ہیں۔ ”زویر بیان“ قصیدے اور مرثیے کی صفت ہے۔ لیکن دونوں اصناف کے  
بڑے شعرا کے یہاں آپ زویر بیان کو زویر یعنی سے الگ نہیں کر سکتے۔ وہ الفاظ جو معنی میں اضاف  
نہ کرتے ہوں ان کے ذریعے بیان میں سطحی زور تو آ جاتا ہے لیکن الفاظ کے پوری طرح کا رکن ہونے  
کی بنیا پر ”شاعری“ کا تعاضا نہیں پورا ہوتا بلکہ شاعری کی جگہ خلافت یا تبلیغ کا دور دولا ہو  
جاتا ہے۔ اس نکتے کو سمجھنے کے لیے میر انس اور نظر کے چند مشہور بندوقل کرتا ہوں۔ میر ایس  
کام مرثیہ ہے ۔۔۔ ”آغا ہے کربلا کے نیستان میں شیر کی“، اس میں تواریخی تعریف میں کہتے ہیں:

دل سوز اشعل خو، شر را نداز، جال گداز  
لشکر کش و شکست رسان و ظفر نواز  
خول خوار و کج ادا و دل آزار و سرفراز  
حاضر جواب، نیز طبیعت، زبان دراز

## اشیات و نقی

سچ اس کی ہے پسند جہاں، گو سچی نہ ہو  
معشق پھر نہیں ہے، جو اتنی کجی نہ ہو

پشتو و اس کا اور وہ باری کی خسیر  
کس بل میں بے مثال اصالت میں نظیر  
جنگ آزماء، خراج تاندہ، ملک گیر  
گیتی نور، بادیہ پیا، فلک نسیر  
اس کا جلال خلق میں کس پر جلنہیں  
کوچہ وہ کون سا ہے جہاں یہ چلی نہیں

اب نظیر کو ملاحظی کچیے، پھر دنوں کا تجزیہ پیش کرتا ہوں ۔

نیوں جی پر بوجھ اٹھاتا ہے، ان گروں بھاری بھاری کے  
جب موت کا دیر آن پڑا، پھر دو نے ہیں بیوپاری کے  
کیا ساز جڑا، رز زیور، کیا گوٹے سخان کسنا ری کے  
کیا گھوڑے زین نہری کے، کیا باستی لال عماری کے

سب ٹھاٹھ پڑا رہ جاوے گا، جب لا دچلے گا بخارا

مغروہ نہ ہو تلواروں پر، مت پھول بھڑسے ڈھالوں کے  
سب پٹا توڑ کے بھالیں گے، منہ دیکھ اجل کے بھالوں کے  
کیا ڈبے موتی، ہیروں کے، کیا ڈھیر خزانے مالوں کے  
کیا بچے تاش مشجر کے، کیا تختے شال دوشالوں کے

سب ٹھاٹھ پڑا رہ جاوے گا، جب لا دچلے گا بخارا

کیا سخت مکاں بزا آتا ہے، کھم تیرے تن کا ہے پولا  
تو او پچھے کوٹ اٹھاتا ہے، دل گور گڑھے نے منہ کھولا  
کیا رینی، خندق، رند بڑے، کیا برج کسکورا انمول  
گڑھ، کوٹ، رہکڑ، توپ، قلعہ، کیا شیشہ دار دادر گلا

سب ٹھاٹھ پڑا رہ جاوے گا، جب لا دچلے گا بخارا

(بخارا نامہ)

بادی المنظر میں نظیر کے یہاں الفاظ کا دہ ریلا ہے کہ اچھے اچھے نقاد ہے جائیں یعنی معنوی خوبیاں اور باریکیاں بھی ہیں، میں ابھی ان کا ذکر کروں گا۔ فی الحال میرا نیس کو دیکھیے۔ میں صریح صریح اشاعت آہوں۔

### دل سوز، شعلہ خو، شر ر انداز، جاں گداز

سب الفاظ عمومی طور پر ایک طرح کے ہیں۔ نظیر کے یہاں بھی یہی کیفیت (ہڑی حد تک) موجود ہے۔ لیکن الفاظ کا آپسی ربط اور ان میں تدریجی زدرا اور اس کے ساتھ ساتھ متعدد اور آخر کا تو انک اعجاز کی حد تک پہنچا ہوا ہے۔ پہلا فقرہ دل سوز اور آخری فقرہ جاں گداز (دل جاں) سوز، گداز) یعنی کے دونوں نکڑتے (شعلہ خو، شر ر انداز (شعلہ، شر ر، خو، انداز) مناسبت کا حسن اور پھر معنی میں ایک جہت کی طرف اشارہ؛ کہ ایک میں سوز ہے تو دوسرے میں گداز۔ شر ر انداز کے معنی شرار بر سانے والی بھی ہیں اور شر ر کا انداز یعنی خور کش والی بھی۔ پورا صریح اس طرح ماتبل اور بال بعد کے الفاظ میں پیوست ہے کہ فہرست سازی کا احساس بھی نہیں ہوتا۔ صفات برائے صفات، نزد کردارات کا اخبار اور ایک حرکی عمل بن جاتی ہیں۔

### لشکر کش و شکست رسان و ظفر نواز

لشکر کش بضم کاف پڑیے تو معنی ہوتے ہے: لشکر کو مار دالنے والی؛ بفتح کاف پڑیے تو معنی ہوتے ہے: لشکر کشی کرنے والی؛ یعنی توار خود لشکر کے برابر ہے یا لشکر کی سربراہی کر رہی ہے۔ ایک ہی لفظ دشمن اور دوست دونوں کا کام دے رہا ہے یا لشکر کشی ہو یا لشکر کو مار دالنے کا عمل ہو، دونوں کا میتو جگر گدازی ہے، دشمن کا جگر خون سے پانی ہو جاتا ہے اس طرح تکھلے صریح سے ربط قائم ہو گیا۔ کشیدن: کمیختنا، رسانیدن: پہنچانا۔ کمیختنا اور پہنچانا، یعنی کش اور رسان کا ربط ظاہر ہے۔ لیکن کمیخت کر پہنچانے کے بعد ایک عمل اور بھی ہے۔ توار دشمن کو کمیخت کر شکست تک پہنچاتی ہے یا لشکر کو کمیخت کر ساتھے جاتی ہے اور دشمن کو زک پہنچاتی ہے۔ جب منزل آگئی تو ظفر سے ہم کناری ہوتی ہے اور پوں کہ توار خود چل کر، یعنی لشکر کو کمیختی ہوئی ظفر تک پہنچی ہے تو گویا وہ ظفر کو نواز رہی ہے، اس پر کرم کر رہی ہے کہ دہ اس تک پہنچی۔

### کلاہ گوشہ دہ تعالیٰ بآ فتاب رسید

کے برعکس منظر پیدا ہو گیا۔ شعلہ خوئی اور دل سوزی کے باوجود دہ ظفر کو نوازتی ہے، یعنی اس

میں اداے معشووقانہ بھی ہے۔ پھر دیکھیے:

خون خوار و نک ادا و دل آزار و سرفراز

جب اس میں ادا نے معشووقانہ ہے تو پھر وہ خون خوار اور نک ادا بھی ہو گی۔ جن کی جانیں گلاز ہوتی ہیں، ان کے لیے خون خوار اور سبادوٹ میں ٹیڑھی ہونے کی وجہ سے کچھ ادا، کیونکہ جس کی کاش سیدھی نہیں پڑتی دل کو آزار بھیجا تی ہے؛ ان لوگوں کے بھی لوگوں کو جو اس کی ادا کے کشتنے ہوتے ہیں کیوں کہ کچھ ہوتے سران کی نوک پر بلند ہوتے ہیں وہ سرفراز ہے۔ وہ سرفراز ہے کیوں کہ کچھ ہوتے سران کی نوک پر بلند ہوتے ہیں وہ سرفراز یوں بھی ہے کہ معشووق کی طرح مغrod ہے، کسی کے سامنے جھکتی نہیں۔ معشووق کا استعارہ قائم ہوتے ہی میرا نیس کا ملازمت خیال ایک اور رُخ اختیار کرتا ہے:

حاضر جواب، تیز طبیعت، زبان دراز

یہ سب صفات معشووق کی ہیں لیکن تلوار کی بھی صفات یہی ہیں۔ جب غنیم کا حملہ ہوتا ہے تو وہ جواب دینے میں چست اور حاضر ہے، طبیعت کی تیز ہے (دل آزار پہلے، ہی کہ چکے ہیں) اور تلوار چونکہ زبان کی طرح لمبی نوکی لیے اس لیے زبان دراز بھی ہے۔ چار مصروع پوسے ہوتے ہوتے تلوار کا تلوار پن اور معشووق کی خون خواری ہم آہنگ اور یک چست ہو جاتے ہیں ایسا حسوس ہوتا ہے کہ میرا نیس کے لیے تلوار کی چمک اور تیزی میں کہیں کوئی خفیت سائنسی لطف بھی موجود ہے۔ یہ بات الگے مصروع میں اور کمل جاتی ہے۔

سچ اس کی ہے پسند ہے، گوئی نہ ہو

فارسی الفاظ استعمال کرتے کرتے اچانک تفاصیل پیدا ہوتا ہے اور سچ کا لفظ (بمعنی سجادوٹ اور بمعنی وضع قطع) استعمال کر کے بھی کے ساتھ ایہام تناسب کی صفت در آتی ہے، معشووق کی کچھ تلوار کا ٹیڑھاپن، اس کی کچھ ادائی یعنی خون ریزی اور ظلم کا شوق، اس بے پرده ہو جاتے ہیں؛ جب بند ختم ہوتا ہے:

معشووق پھر نہیں ہے جو اتنی بھی نہ ہو

معشووق اور بھی میں پھر ایہام تناسب ہے۔ لمحوڑا ہے کہ ایہام تناسب کی صفت مجرد ایہماً سے بدلیج ترا اور لیج تر ہوتی ہے، کیونکہ اس میں ان نبغلوں کے درمیان ایک ربط بھی ہوتا ہے جن پر ایہام برنا جاتے۔ صاحب حدائق البلاغۃ شمس الدین فقیر نے سورہ رحمن کی ایک آیت میں ایہام تناسب کا درود دکھایا ہے اور لکھا ہے کہ ایہام تناسب میں دونبغلوں کی ضرورت

ہوتی ہے : ” دو معنی را بہ دل نظر ذکر نہایت و یکے ازال و دل نظر دو معنی دا سنتہ باشد و معنی دو ش را کہ غیر مقصود بود، با معنی لفظاً اول تناسب یافتہ شود ” یعنی ایہام تناسب محفوظ ہے ام کے مقابلے میں مشکل تر اور بطيئت تر ہوتا ہے۔ بیرانیس نے تو الیعنی معشوق کی بھی اور سچ دینگ کا ذکر کر کے گویا اس کی ذات کے اصل ( توار کے لوہے کے لیے بھی اصل کا لفظ بولتے ہیں ) ہونے کا سامان کر دیا ہے۔ چنانچہ اگلا بند جو بہ ناہم کسی اور طریق کی نہ رست پر مشتمل ہے، دراصل توار الیعنی معشوق کی ذات یعنی نسل کی اصلاحت کا ذکر کرتا ہے، لہذا وہ پہنچنے بند سے پوری طرح مربوط ہے :

### پشتہ دہ اس کا اور وہ باریکی خسیر

پشتہ لیعنی توار کا پچھلا حصہ؛ لیکن پشت بمعنی صلب یعنی لطفہ اور ذات کا اشارا موجود ہے جو لفظ خیر سے تحکم ہوتا ہے۔ توار کے فولاد کو جنتی بارگرم کر کے ٹھنڈا کرتے ہیں وہ آتی ہی پوکاں اور مضبوط ہوتی ہے۔ اسے خیر کی باریکی کہتے ہیں۔ خود لفظ خیر میں نامیاتی نہ کاشاہی ہے۔ اس طریق توار کی ملک گیری اور اس کی معشوقی کا استعارہ آگے بڑھتا ہے :

کس بل میں بے مثال، اصلاحت میں بنے نظر

کس بل بھی جسمانی استعارہ ہے اور اصلاحت توار اور معشوق دونوں کے لیے مناسب ہے۔ اب تلاز سے کارخ پھر توار کی خون خوار اور جنگ جو یادہ صفت کی طرف ہونے والا ہے اس لیے اصلاحت کا لفظ استعمال ہوا ہے جو اعلا خاذان والوں لیعنی جری لوگوں کی صفت ہے۔ اصلاحت کے معنی ہیں اصل ہونا، اور یہ بات مشہور ہے کہ اصل لوگ جری اور بے خوف ہوتے ہیں۔ دوسری طرف یہ بھی ہے کہ معشوق کے اصل ہونے کا مفہوم یہ ہے کہ وہ اصلی معشوق ہے، لیعنی ہر طرح معشوق ہے :

### جنگ آزماء خراج ستاندہ، ملک گیر

جنگ آزماء لیعنی جنگ میں حصہ لیئے والا، یا جنگ کو آزمائے والا۔ لیعنی لشکر کش اور لشکر کش۔ پونک وہ شکست ہے چنانے والی ( شکست بیان ) ہے اس لیے اس کا تقدیمیہ ہے کہ وہ خراج لاتی ہے، شکست لے جانا اور خراج لے آنا ایک ہی فعل کے دو پہلو ہیں، معشوق بھی اپنے حسن کی بنا پر خراج عقیدت اور خراج وفا وصول کرتا ہے۔ وصول کرنا اسی وقت ممکن ہے جب ملک فتح ہو جائے اس لیے خراج ستاندہ کے بعد ملک گیر کہا :

گیتی نور د، بادیہ پیا، نلک مسیر  
ملک گیر یعنی ملکوں کو فتح کرنے والی۔ ظاہر ہے جب وہ ملکوں کو فتح کرتی ہے تو رو سے زمین پر پر  
بھی کرتی ہو گی۔ اس طرح نلک گیر کے بعد گیتی نور د، پھر زمین سے بادیہ یعنی میدان اور پھر میدان  
سے نلک کی طرف فطری گزدان ہے۔ نلک مسیر یعنی نلک کی سیر کرنے والی، یکونکہ نلک گیری کی  
صفت کی انتہایا ہے کہ برج نلک کو بھی فتح کر لیا جاتے۔ تلوار کی نلک مسیری میں نفظ مسیر؛  
قرآن میں رسول اللہ کے سجنہ مسراج کی یاد دلاتا ہے؛ جہاں نلکو ہے کہ سجناں اللہی اسری  
بعبید ہ (پاک ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے کو چلا لیا) سیر، مسیر، سار، سیارہ، سب ایک  
تبیل کے نفظ ہیں:

اس کا جلال، خلق میں، کس پر جلی نہیں

جلال اور جلی میں پھر ایہا متناسب؟ اور نفظ جلال بھی سجنہ مسراج کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ جل کے  
معنی: واضح، کھلا ہوا۔ اس کا مستضاد غنی ہے، جس کے معنی میں پوشیدہ، تلوار کا جلال، اسی طرح  
جل ہے جس طرح نلک مسیر تارے کا ہوتا ہے:

کوچ دہ کون سا ہے۔ جہاں دہ چلی نہیں

چلی میں ایہا مہے، یکوں کہ چلنے بھی سیر کرنا اور جلی نہیں بھی توار نے اپنا کام نہیں کیا۔ (تلواں جل  
گئی،) کوچہ اور غلتی میں مناسبت ظاہر ہے، جل اور چلی میں ایہا م صوت ہے۔

یہ ہیں وہ باریکیاں اور لطیف ربط جو میر امیں نے ان دونوں میں پیدا کیے ہیں۔ ایسا  
نہیں ہے کہ یہ بند میں نے تلاش کے بعد برآمد کیے ہوں۔ یہ امیں کا عام اندان ہے۔ وہ لفظ کے  
ہر ممکن امکان کو گرفت میں لاتے ہیں۔ بند کے تمام صرحوں میں داخلی ربط کا پورا اہتمام اور ان  
کے معانی میں ارتقا کا پورا خیال رکھتے ہیں۔ مناسبت لفظی و مسنی میں غالب اور (اپنے بہترین  
لمحوں میں) اقبال کے علاوہ ان کا کوئی ہم سر نہیں۔ وہ محض فہرست کی خاطر الفاظ نہیں جمع کر دیتے  
بلکہ یہ دیکھتے ہیں کہ اس فہرست سے جو کامل تصور ہنگتی ہے اس میں پیچیدگی اور تکمیلیت کتھی ہے  
ایک طرح کے الفاظ یا ایک جنس کے نام جمع کر دینا خود ایک صفت ہے جسے تسبیح الصفات  
کہتے ہیں۔ لیکن تسبیح الصفات جب تک مسمی کی کثرت نہ پیدا کرے محسن جو شیخ یا نظیر کی شاعری  
ہے، امیں اور غالب کی شاعری نہیں۔

اب نظیر کو دیکھیے: بہ ظاہر ان کے یہاں الفاظ کا ذخیرہ دیجئے ہے۔ دیسی الفاظ کے استعمال

نے نظم میں ایک زینی اور گھر بلوز در پیدا کر دیا ہے، محسوس ہوتا ہے کہ شاعر جن لوگوں سے لفتگو کر رہا ہے ان کی زبان اور فہم کی سطح سے واقعت ہے اور پھر بھی اس محدود دائرے میں وہ غیر مسمولی میں پیدا کر سکتا ہے۔ لیکن مشکل یہ ہے کہ معنی کے الاتصال کا دور دو تک پتا نہیں۔ ”بخارا نامہ“ کے دو بندگیں سے پڑھ لیجیے، آپ نے گویا پوری نظم پڑھ دالی۔ الفاظ کی فہرست معنی کی فہرست نہیں بن پائی۔

کیوں بھی پر بوجہ اٹھاتا ہے، ان گولن بخاری بخاری کے

جب موت کا ذریا آن پڑا، پھر دونے ہیں بیوپاری کے

دوسرے صدر ع忿 شعر کو مکمل کرنے کے لیے ہے۔ درد یہ خیال صدر ترجیح (سب ٹھانڈ پڑا رہ جاتے گا، جب لا دچلے گا بخارا) میں موجود ہی ہے۔ تیسرا صدر میں۔

کیا ساز جڑاؤ، زیور، کیا گونے تھان کناری کے

زیوروں اور کپڑوں کے نام نہ لگنا کہ صرف عمومی صفت بیان کی ہے۔ پہلے صدر سے ربط قائم ہے۔ لیکن بیج کا صدر تو جو کو عین ضروری طرف لے جاتا ہے۔

کیا گھوڑے زین سہری کے، کیا ہاتھی لال عماری کے

گھوڑے ہاتھی، سہری زین اور لال عماری میں ربط ہے اور ان کا ربط پچھلے صدر سے بھی ہے لیکن خیف ہے کیونکہ پورے بند میں کوئی ایک واضح کاشریا التصور نہیں بنتی بلکہ مختلف چیزوں کے ذریعے مردالحال لوگوں کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اگلا بند پچھلے بند سے مربوط طریقے پر شروع ہوتا ہے، کیونکہ گھوڑے اور ہاتھی کا تعلق جنگ سے ہے۔

ضفر و نہ ہوتلواروں پر، مت پھول بھروسے ڈھالوں کے

پھول اور ڈھالوں میں ضلع کا تعلق ہے (ڈھال پر پھول بنے ہوتے ہیں) لیکن ڈھالوں کے بھروسے پر پھونا اور تلواروں پر ضفر و رہونا عام بیانات ہیں۔ ان میں استعاراتی یا پیکری ربط نہیں ہے۔

ظرف سب پٹا توڑ کے بھاگیں مجے منہ دیکھ اجل کے بھالوں کے

سوائے اس کے کہ ”بھالوں“ کا ذکر ہے، جس کا تسلیق تلواروں اور ڈھالوں سے ہے۔ بیضدرع ان چاروں صدر میں باشکل اصل بے جوڑ ہے۔ اجل کے بھالوں کا منہ دیکھ کر پٹا توڑ اک بھاگنے والے موشی بھی نہیں ہو سکتے۔ کیوں کہ بھالے سے ذبح کرنا (جس کو ”خ“ کہتے ہیں) ہندستان

بیں راجح نہیں۔ لہذا یہ بھی فرض نہیں کیا جا سکتا کہ سپاہیوں کو پشاوند سے ہوتے موشیوں سے استعارہ کیا گیا ہے۔

کیا ڈجے موتی ہیرول کے کیا ڈھیر خزانے والوں کے ظاہر ہے کہ صریع کا ایک حصہ محض تکرار ہے۔ علاوہ بریں، دولت کا ذکر بھی بند میں آچکا ہے، پھر جنگ کے ساز و سامان کا تذکرہ ہے لیکن دولت اور جنگ میں کوئی رشتہ نہیں قائم کیا گیا۔ خزانے والوں کے ڈھیر، تکراری ہونے کے علاوہ مہل بھی ہے، کیوں کہ مال بمعنی دولت تو ہے لیکن والوں کا ڈھیر کوئی زبان نہیں۔

کیا بچے تاش مشجر کے، کیا تختے شال دوشالوں کے

بچے اور تختے میں ربط ہے۔ تاش اور مشجر پڑوں کے نام ہیں، شال دوشالے لمباں ہیں، اس طرح ربط قائم رکھا گیا ہے۔ لیکن کپڑے اور لمباں کو یک جا کرنے کے بجائے صرف لمباں یا صرف کپڑے ہوتے تو ربط اور ارتقائیں زیادہ تعلق پیدا ہو جاتا، جیسا کہ میراثیں کا صریع ہے:

گئی نورہ، بادیہ پیما، فلک میر

یہاں الفاظ مربوط بھی ہیں اور ان میں ارتقا بھی ہے۔ نظریہ کے یہاں ارتقا کارنگ نہیں۔

کیا سخت مکان بزاٹا ہے، لہم تیرے تن کا پولا

لا جواب صریع ہے، کونکہ مناسبت لفظی اور مناسبت معنی ساتھ ساتھ چل رہے ہیں۔ سخت مکان، بدن کا کھبڑا (کھم)، جو کہ پولا ہے؛ لیکن دوسرے صریع میں بخشن قبر کے گردھے کے لائق نے تلازمه بدل دیا۔

تو اونچے کوٹ اٹھاتا ہے، وال گور گڑھے نے منہ کھولا

کوٹ بمعنی قلعہ، قلعہ اونچا ہوتا ہی ہے، اوپنچا کوٹ کہنا ضروری ہے۔ پھر مکان کے ساتھ تو کھبڑے کی مناسبت ہے لیکن قلعے کے ساتھ مناسبت نہیں کیوں کہ قلعہ اونچی اور موٹی دیواروں پر، نہ کہ کھبڑوں پر قائم ہوتا ہے۔ گور گڑھے کی ترکیب جرأت انگریز اور نظریہ ہی جیسے غیر رسمی شاعر کا جھصہ ہے۔ اس ترکیب کے لائق میں پورا صریع کہا اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس ترکیب نے صریع کو زندہ کر دیا ہے۔ حالانکہ گور گڑھے کا منہ کھونا خیام سے مستعار یا متنازع حکوم ہوتا ہے لیکن پسکر اس قدر زبردست ہے اور قبر کے اڑدھے پن کو جس شدت سے بیان کرتا ہے وہ خیام کی دستِ رس سے باہر ہے۔ رُباعی یوں ہے:

آل قصر کہ بہرام درو جام گرفت آہو بچ کر درو ب آرام گرفت  
بہرام کہ گورنی گرفتی ہے عمر دیدی کہ چکون گور بہرام گرفت  
قر کا بہرام کو بھیج لینا اور گور گڑھے کامنہ کھونا، ایک ہی خاندان کے پیکر ہیں؛ حالانکہ آہو  
بچ کر درو ب آرام گرفت میں سرد، غیر حد باتی اور دردناک لیکن سپاٹ پیکریت کی شال، نظر  
کسبر آبادی کیا، اپنے اچھوں کے یہاں نہیں مل سکتی۔

کیا رینی خندق رند بڑے کیا برج کنگورا انمول

بھیثیت مجموعی یہ صریح بہت خوب ہے، کیوں کہ تمام الفاظ قلعے کے ترتیبات سے ہیں۔ رینی  
(چودنی دیوال) کے مقابلے میں خندق اور بڑے رند (اوئنچی دیوال) کے مقابلے میں برج اور  
کنگورے بہت برعکل ہیں۔ لیکن معنی قافیت کی خاطر انمولانکہ دیا ہے جس کا درود ورنک م محل  
نہیں:

گڑھ، کوت، رہکل، توپ، قلعہ، کیا شیشہ، ارو، اور گول

اس صریح میں بھی زیادہ تر الفاظ ایک جنس کے ہیں، اس لیے صریح کامیاب ہے لیکن قلعے کے  
بارے میں نظر پہلے ہی کہ جکے ہیں، لہذا صریح کی افادیت (شعری اعتبار سے) مشکوک ہے۔  
پھر الفاظ کے استعمال کا شوق انسیں دارو (بارو دیا لگوئی کا تحفہ) جیسا عمدہ لفظ تو سعادتیا  
ہے لیکن دارو کے خیال سے دہ شیشہ بھی لاتے ہیں جس کا کوئی خاص صرف نہیں، سو اے  
اس کے کشیشہ کو آئینے کے معنی میں لیا جاتے اور آئینہ چونکہ لوبھے کے معنی میں بھی استعمال  
ہوتا ہے اس لیے اسے لوبا فرض کر لیا جائے۔ یہ تو جیہہ کم زور ہے لیکن جو کچھ ہے، ہے ہی ہے۔

جناب ابو محمد سحر کا خیال ہے کہ اصل میں نظر نے ”شیشہ“، ”نہیں بلکہ“ سیسے“ لکھا ہو گا۔  
اگر ایسا ہے تو دارو (بارو) اور سیسے (توپ کا گولہ) کی مناسبت قائم ہو جاتی ہے اور صریح  
کی خوبی ہے۔ لیکن ”سیسے“ بمعنی ”توپ کا گولہ“ دیکھنے میں نہیں آیا۔ ”دارو سیسے“ ضرور بولتے  
ہیں۔ بہر حال ”سیسے“ کی قرات ”شیشہ“ سے یقیناً بہتر ہے۔

مندرجہ بالا تقابلی مطالعے سے یہ بات صاف ہو گئی ہو گئی کہ نظر کے یہاں الفاظ کا تنوع  
اور کثرت معنی مشینی ہے۔ اس میں تخلیقی تنوع اور رنگارنگی بہت کم ہے۔ کثرت الفاظ کے باوجود  
انھیں میراثیں وغیرہ کے مقابلے میں نہیں رکھا جا سکتا اور نہ ان کی طرح کاشاعر کہا جا سکتا  
ہے۔ ممکن ہے موضوعات کی ریل ہیل اور عام انسانی تجربات کے مختلف پہلوؤں کی نمائیں مگر

کی بنا پر نظر کو پورا آدمی فرض کیا جاسکتا ہو۔ لیکن وہ پورے شاعر تو کیا اپنے شاعر بھی نہیں ہیں کیونکہ وہ سارے مناظر کو سپاٹ، یک رنگ اور تجربے کی گہرائی سے محرا دیکھتے ہیں دلیل الفاظ، الفاظ میں تصرف، نئے فقرول کے گزٹے پر قادر و ماہر ہیں۔ لیکن یہ صفات کم و بیش پر لئے قتد گروں کے بھی مل جاتی ہیں۔ ان کے یہاں الفاظ میں تصرف اور نئے مل پیدا کرنے کی جیلت کمی تخلیقی تناوی کی طرف نہیں لے جاتی۔ تخلیقی تناوی سے میری مراد یہ نہیں کہ یہ شعر یہیں بڑی شدت احساس ہوا اور اس کو پڑھ کر گھبراہٹ یا خوف یا جوش پیدا ہو جائے تخلیقی تناوی سے میری مراد صرف یہ ہے کہ شاعر کو الفاظ کی اندر رونی کیفیتوں کا علم ہو۔ شعری اظہار کے وقت یعنی طرح کے اسکانات ہوتے ہیں؛ جو مختلف ادوار میں مختلف شعرا کے یہاں نظر آتے ہیں۔ گیہم ہب Graham Hough نے اس کو بڑی خوبی سے واضح کیا ہے۔ وہ کہتا ہے:

ہم کسی ایک شاعر کے غنائی اظہار کو نہ صرف نقیاتی روحلانی ارتقا کاریکار و فرض کر سکتے ہیں بلکہ اسے وہ واقعی اور حقیقی ذریعہ بھی سمجھ سکتے ہیں جس کے فردیتے وہ غنائی اظہار عمل میں آیا ہے۔ نقیاتی وحانی ارتقا کے اپنے قوانین ہوتے ہیں اور ان کے بارے میں کوئی معمومی حکم نہ کام مشکل ہے... لیکن کسی مخصوص طرز میں قائم رہنے کے نتیجے میں آخر کار ایک کراسس پیدا ہوتی ہے... اور ایسی نقیاتی روحنی رکاوٹ کے صرف یعنی حل ہو سکتے ہیں: القلعہ ذہنی (طبعی اصطلاح میں) یعنی دماغ کا ماؤنٹ ہو جانا اور جنون یا بصیرت اور تجربے کی نسبتاً پنجی سطح پر دوبارہ خود کو مجتمع اور متحکم کرنا یا مختلف اور مستعار عناء صرکو کام یابی کے ساتھ انفرادیت بخشتا، جس کے ذریعے ایک زیادہ ہمگیر تجربہ یا بصیرت کی بلند تر سطح حاصل ہو۔

ظاہر ہے کہ غالت اور بیتل جیسے شعر ایسی صفت میں آتے ہیں اور نظر کے یہاں پہلی منزل بھی نہیں آتی۔ وہ صرف دیکھ کر خوش ہو لیتے ہیں۔ جلد کو کھڑج کر گوشت کا رنگ پکھنا ان کے بین کے باہر ہے۔ ان کی جنسی شاعری بھی بعض بستاؤں، راناؤں، بچوں میں جائی، تلے سے لگائے اور خوش بخیاں کرنے سے آگئے نہیں جاتی:

## اثبات و نفي

۸۵

چون ساکھل گیا یار و امرے کو شے کے نینے پر  
ہوتی پنکھوں کی مارا مار، گری کے پیشے پر  
گلے پھر عیش و عشرت جب تو ہونے اس قریب پر  
کبھی بوس، کبھی انگیا پہنچتا اور گاہ سینے پر  
گلے لئے نہ سے کے شترتے اور بیر آندھی میں  
(آندھی)

گر تم برا نہ مانو، تو ایک بات میں کھوں  
یہ تو کسی کا تم نے چردایا ہے سنگترا  
تم توڑتی تھیں، آن پڑا اس میں با غباں  
انگیا میں اس کے ذرے سے، چھپا یا ہے سنگترا  
(سنگترا)

کیا دل کو اچھی لگتی ہیں، ان خوش قدموں کی، آہ  
یہ پسیری پسیری بولیاں، یہ گاتیں ٹھیک ٹھیک  
مُسے میں طاپنے چھاتی میں گھونا، کمیں لات  
کیا کیا ہوتی ہیں یہ مجھ پعنایا تیں ٹھیک ٹھیک  
(غزل)

ہول کیوں نہ بتوں کی ہم کو دل سے چاہیں  
ہیں ناز و ادا میں ان کی، کیا کیا راہیں  
دل لینے کو، سینے سے لپٹ کر، کیا کیا  
ڈالے ہیں گلے میں، پستی پستی بائیں  
(رُباعی)

بلراج کوئی نے شاد عارفی کے بارے میں اچھی بات کی ہے کہ ان کے یہاں بنس کے بیان میں  
چخوارے کی کیفیت زیادہ ہے جس سے محسوس ہوتا ہے کہ شاد عارفی اصلًا جنسی طور پر ایک  
نا آسودہ شخص تھے۔ نظر اکبر آبادی نے جنسی لذتوں کے تمام پہلوؤں کو برداشتے ہیں ان کے  
یہاں فوجوں لڑکوں کا ذکر زیادہ ہے اور ان سے چھپڑ جھاڑ، ان کو درغلائے، ان کو پھسلا کر راہ  
پر لانے کی باتوں کی تحریر جس سے بھے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ نفیا تی طور پر نادر تھے اور باریغ

تجربہ کاریا well adjusted لوگوں کی طرح (مشائیں میر کی طرح) جس کا تصور نہیں کر سکتے تھے عورت کا ذکر کرتے ہی یا نام سنتے ہی ان کے مہنے میں پانی آ جاتا ہے اور وہ فوراً معانقہ، بوے وغیرہ کا ذکر کرنے لگتے ہیں اور بے چین ہو مانستے ہیں ہے  
نازیبا، انداز نرالا، چتوں آفت، چال غصب

سینا بھرا صاف ستم، اور حسب کا قہر بیگانہ ہے  
ایسے کم بخت ہوتے، نام تھہ بھال سے یہیہات ایک دن اس کی کرکے نہ کر بند ہوتے  
نہ بولا مہنہ سے ہر گز، دیکھ کر وہ خوش میں میری ستر کچھ کچھ قبضت کی شکر لب سے لگانے  
وہ پہننا کرتی تھی انگیا، جو سرخ لاہی کی لپٹ کے تن سے وہ تر ہو گئی پیسے میں  
سر اپا مو تیوں کا، پھر تو اک گچھا وہ ہوتی ہے  
کچھ وہ خشک موتی، کچھ پیسے کے وہ ترمومتی  
ہمالے پاس وہ آیا، تو کھول کر آغوش یہ چاہا، جاویں ہم اس سے بانکار پٹ  
وہیں وہ دوسرا کرعتاب سے بولا ہمالے ساختہ، نہ ہو کر تو بے قرار، لپٹ  
ہیں جو چاہیں تو، پیشیں نظراب درد تو چاہے پیشے سو ممکن نہیں ہزار لپٹ  
کلائی ہم نے جو پکڑا پچک گیا ہم دم  
وہ اس کے دستِ نزاکت نشان کا تھویڈ

وہ کفٹ پا، ہم نے سہلانی ہے، ہے نازک نرم زرم  
کیا جاتا ہے تو اپنی نرمی، اے محفل ہیں  
یہ اشاراعزلوں کے ہیں، نظموں میں بات اور بھی واضح ہے ہے

یک ایک دیکھ کر مجھ کو، وہ چمچل نازیں بھرمی  
ادھر میں نے بھی دیکھا خوب اس کو کر کے بے شرمی  
کہوں کیا کیا، میں اُس کی اب نزاکت وہ اوزری  
ہوئی یاں تک لے میری نکاح گرم کی گری  
کہ دست دپا میں اس کے دیر تک ملی گئی مہندي  
(حمد دیگر، کلیات صفحہ ۲۱۵)

انگلیا کے حسن کی، جو نظر آگئی بھر ک  
اک آگ، دل کے نیچ گئی، اس طہری بھر ک  
سورج کی اب جھمک کہوں، بجلی کی یا چمک  
آنکھوں میں میری، صبح قیامت گئی جھمک

سینے سے اس پری کے، جو پرودہ الٹ گیا  
(خمسہ دیگر، کلیات صفحہ ۲۲۵)

اس نے بھی میری صندسے گرباں لیا تھا چیر  
میں نے بھی اس کی کرتی کی چھڑائی کھنڈ ہجیر  
پھر تو وہ ہنس کے میںے مغلے لگ گئی شریر  
آخر اسی بہانے ملا یار سے نظیر سر

کپڑے بلا سے پھٹت گئے سو ۱۰ پٹ گیا  
(خمسہ دیگر، کلیات صفحہ ۲۲۶)

اس سینے کا درچاک ستم، اس کرتی کا تریس غضب  
اس تقد کی زینت تقریباً، اس کا فحصہ کا تریس غضب  
ان ڈیوں کا آزار بر، ان گیندوں کا آسیب غضب  
وہ چھوٹی چھوٹی سنت کھین، وہ کچے کچے سیب غضب

انگلیا کی بھر کی گتوں کی جھمک، بندوں کی کساوٹیوں کی گاہیا

(پری کا سراپا)

بار بار ایک ہی طرح کا بیان تقریباً ایک ہی طرح کی زبان میں سنتے سنتے اکاہٹ بلکہ  
گھبراہٹ پیدا ہونے لگتی ہے۔ ”پری کا سراپا“ یہ ایک نظم سب باتیں کہ دینے کے لیے کافی تھی  
اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ یہ اپنی طرح کی اردو میں بنے نظیر نظم ہے۔ لیکن جمیع روایہ  
قبل از بلوغ کی پیچیدہ، داخل بینی اور جذباتی گھراٹی یا شدت سے عاری ہونے کی وجہ سے  
غیر شاعرانہ اور داستانی ہے۔ میرا خیال ہے کہ نظیر داستان گویا قصہ گواچھے بن سکتے تھے۔  
شاعری ان کے لیے محض تفہم تھی، وہ اس کی بلندیوں اور پیچیدگیوں دونوں سے اکثر بے گاہ نہ ہے۔  
نظیر نے بہت سی نئی باتیں ضرور شروع کیں: معشوق کو بے تکلف عورت کی طرح بیان کرنا،

ضحاک اور افعال میں منش استعمال کرنا، زندگی کے روزمرہ مظاہر سے بے محابا نکاول کرنا، اپنی غزل اور ریختی کے انداز اختیار کرنا؟ یہ سب ان کے قابل ذکر کارنامے ہیں۔ مشاہدے اور تجربے میں مذہب، ملت، قوم، عقیدے کی قیدیت رکھنا؛ جانوروں سے دل حپی؛ یہ چیزیں ایسی ہیں جن کی بناء پر ان کو بھولنا مشکل ہے۔ یہ بھی صحیح ہے کہ بھی کبھی وہ قبل از بلوغ کا جامد آثار، یا رسمی فارسیت کو ترک کر کے، زندگی اور ذات کے با بعد الطبیعتی مظاہر کی طرف مائل ہو جاتے تھے۔ مثلاً یہ شعر بھی نظر کر ہی ہیں:

یوں تو ہم کچھ نہ تھے، پر مثل ناد و مہتاب  
اک دم کی زندگی کے لیے مت اٹھا بجھے  
جب ہمیں آگ نکائی تو مت شانکلا  
اس بے خبر میں نقش زمیں کی نشت ہوں  
گہچشم اٹھا رخ پر مرآت لعتا ہونا  
گہرے گریاں ہو ہم ہچشم حیا ہونا  
میں فقط ایک دکاں ہی کا خریدار رہا  
کوچے میں اس کے اکثر کہتے ہیں یاں سے اٹھئے

پر ہم سے دل ہے کہتا، مت خون جاں سے اٹھئے  
جو مے خانے میں جا کر، ایک جام مے پیا ہم نے

تو جس جا خشت پاے خم تھی، وال مسر کھ دیا ہم نے  
اگر انکار کی لذت کو ہم سمجھیں تو پھر یارو

اسی انکار کے پڑے میں پھر اقتدار ہو پیدا  
اس طرح کے اشعار بہت نہیں، لیکن اتنے کم بھی نہیں ہیں کہ ان کو نظر انداز کیا جاسکے۔  
استعارہ اور پیکر سے عموماً بے بہرہ ہونے کی وجہ سے، نظر کے با بعد الطبیعتی البعد پوری طرح  
نمایاں نہیں ہوتے۔ لیکن موجود ضروری ہیں۔ اسی طرح ان کی فارسیت اگرچہ بہت وسیع اور شعر  
کے جو ہر میں پیوست نہیں ہے (جس طرح سودا، درد، تیر، غالب، ائمہ اور اقبال کے یہاں)  
لیکن اتنی سرسرا بھی نہیں ہے کہ اس کو نظر انداز کیا جاسکے۔ عام طور پر ہزارے نقادری نے  
انہیں روزمرہ کی بولی کا شاعر کہا ہے، یہ درست نہیں۔ نظر جب چاہتے تھے فارسیت کا عمل  
دل بھی قبول کر لیتے تھے۔ مثال کے طور پر:

اے بے خبر میں نقش زمیں کی نشت ہوں  
ایسا صرع نہیں ہے جو ہماشا کہ سکیں۔ نقش کے ایک معنی "ملاقت" کے بھی ہیں اور صائب

”بہارِ عجم“ کے مطابق ”نقشِ نشستن“ کے معنی ہیں: ”ملک میں نظم و ضبط پیدا کرنا۔“ اب شعر کی معنویت ہمیں سے کہیں بسخ گئی۔ بہار سے سہل انچار لفادوں نے نظر کی اس صفت کو نظر انداز کر دیا، لیکن ان کو بڑا شاعر کہنے کی وجہ میں کثیرالاشعاری اور معیاری شاعری کا فرق بھی نظر انداز کر دیا۔ خشت پا سے خم پر سر رکھ دینا جو من درجہ ذیل مصروع میں ہے:

تو جس جا خشت پا سے خم تھی وال سر رکھ دیا ہم نے

نظر کے یہاں مخفی پر دگی اور سے نوشی سے شفعت اور صوفیانہ اصطلاح کی سے نوشی کی عملت کا اعتراف ہے۔ یہ ضرور ہے کہ خشت خم کی ترکیب بھی ہماشما کے بس کی نہیں، لیکن اسی کو تیر کے یہاں دیکھیے:

جو سے ہے بید جائے جواناں مے گزار      بالا سے خم ہے خشت سر پر مے فوش  
مے فوش کے سر سے خشت خم کا کام لینا، ایسا بھی انک پیکر ہے کہ گاٹ فرڈین Gottfried Benn  
جیسے شاعر کے یہاں بھی نہ ملے گا۔ نظر کی کیا حقیقت ہے۔ پھر بھی نظر ہماری ادبی تاریخ کا ایک اہم حصہ ہیں۔ اس میں کوئی کلام نہیں۔

## اُردو شاعری پر نئیں کا اثر

کسی شاعر سے متأثر ہونا ایک پیچیدہ اور بڑی حد تک پُر اسرار عمل ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ تاثر قبول کرنے والا شاعر خود اس بات سے بے خبر ہو کہ اس نے کسی شاعر کا اثر حاصل کیا ہے۔ لیکن تعلید ایک نسبتاً کم پیچیدہ کارگزاری ہے۔ مقلد کو اگر ہمیشہ نہیں تو اکثر اس بات کا احساس رہتا ہے کہ وہ کسی شاعر کی تعلید کر رہا ہے۔ نتالی ان دونوں کے مقابلے میں پست تر اور بڑی حد تک بے روح عمل ہے۔ نتالی کو اچھائی برائی کا شعور نہیں ہوتا۔

وہ اپنے مائل شاعر کے رنگ کو پوری طرح اپنانے کی دومن میں تنقیدی اختیاب اور ذاتی سوجہ بوجہ سے دست برداز ہو جاتا ہے۔ اس طرح یہ کہا جاسکتا ہے کہ کسی شاعر سے متأثر ہونا بڑی حد تک تخلیقی اور ایک محمد وہ حد تک تنقیدی عمل ہے۔ تعلید بڑی حد تک تنقیدی اور ایک کم تر اعتبار کا تخلیقی کارنامہ ہے اور نقل میں تخلیقی شعور ہوتا ہے اور نہ تنقیدی۔ تمام دنیا کے ادب میں تعلیدی شاعری کو ایک خاص اہمیت حاصل رہی ہے۔ لیکن شرط ہمیشہ یہی رہی ہے کہ جس شاعر کی تعلید کی جائے اور جو شاعر تعلید کرے دونوں اوسط سے اوپر درجے کے ہوں۔ یہ تنقیدی روایت کی وسعت اور مضبوطی کا ہی نتیجہ ہے کہ اُردو فارسی میں غزلیات، قصائد اور مشویات کا اتنا بڑا فرق اکٹھا ہو سکا۔

تنقیدی شاعری پر استہزاً نگاہ ڈالنے والے نقاد یہ بھول جاتے ہیں کہ (مثلاً) سو دو کے اکثر قصیدے فارسی شاعر کے مشہور قصائد کی تعلید میں ہیں اور میرانیس نے اپنے بزرگ مرثیہ گولیوں، علی الخصوص میر خلیق کی تعلید کی تھی۔ خود میرانیس کی پفتھی یہ سمجھی کہ ان کے بعد ان کے نقل میں تو اکثر لیکن مقلد کوئی نہ ہوا۔ ان کے بعد مددس کی ہمیشہ کو بہت جلد زوال آگی اور مرثیہ گوئی تقریباً ختم ہو گئی۔ یہ بات سب جانتے ہیں۔ لیکن اس کی وجہ کیا ہے؟ اس پر غور نہیں کیا گیا۔ مرثیے اور مددس

کے زوال کی ایک بڑی وجہ یہ بھی ہے کہ میر انسیں کے بہت کم معتقد قابل ذکر شاعر تھے۔ سب تقریباً یا کاملاً نقال تھے، ورنہ خود مدرس کی صفت میں اتنی طلکشی اور مرثیہ کے ساتھ اس کا لفظ اتنا زبردست ہے کہ میر انسیں کے بہت بعد بلکہ ہمارے ہندستک مرثیہ لکھنے کی تعزیٰ تمام سجیدہ کو شیش مدرس سے دامن کش نہ ہو سکیں۔ جوش، سرداز جغرافی اور وحید اختر کی مثالیں سامنے کی ہیں۔ خود جوش یا سردار یا وحید اختر، اور ان سے بھی بہت زیادہ میر عشق سجیدہ مرثیہ گولیں کی فہرست میں شامل کیے جانے کے قابل ہیں۔ لیکن ان میں سے کسی نے بھی میر انسیں کا تخلیقی اتباع نہیں کیا ہے۔ میر عشق نے مرثیہ کوئی کے فن اور اصول کی طرف ہی توجہ کی، لیکن یہ تمام نزدِ عشق بندشون کو سخت تر اور قواعد کو تنگ تر کرنے پر سچی صرف ہوئی۔ مہذب لکھنؤی نے میر عشق کے مراثی آثار عشق کے عنوان سے مرتب کیے ہیں۔ اس کی جلد اقل کے دیباچے میں کہا گیا ہے کہ ”نظم کی قید وہ قید ہے کہ جس قدر اس کی سختی بڑھتی جاتی ہے اسی قدر اس کی دلکشی میں اضافہ ہوتا جاتا ہے“ آئے کہا گیا ہے کہ میر عشق نے ”نظم کی عام قیدوں میں مزید اضافہ کیا ہے۔“ ان اضافی قیود میں کوئی یہ اصول ہے کہ مدرس کی بیت کو اوپر کے چار مصرعوں کو تابع رکھا جائے۔ اگر اوپر کے مصرعوں میں ”ہم“ کی ضمیر آئی ہے تو بیت میں جمع تسلیم کی ہی ضمیر ہونا چاہیے۔ قافیے میں الیاء سختی کو بھی الیاء جملی کی طرح قیچ فرار دینا اور حروف اصلی کی تخفیف کو اس درجہ ناجائز ہٹانا کہ دی یہ الغاظ میں بھی ان کی تخفیف عیب سمجھی جاتے۔ میر عشق کے چند مزید کارنامے میں۔ ان کے مبصر کا کہنا ہے کہ اپنے اوپر ان قیود کے عائد کر لینے کے نتیجے میں میر عشق کا کلام بے لطف ہو جاتا تو کچھ عجب سنتا۔ لیکن (بقول مبصر) باوجود ناقابل برداشت اختیاط کے بھی ان کے کلام میں شکنگنی اور تایش کی کی نہیں پائی جاتی۔“ ظاہر ہے کہ یہ محض خوش عقیدہ گی ہے لیکن اہم بات یہ ہے کہ اگر میر عشق نے میر انسیں کی حقیقی تعقید کی ہوئی تو زبان کے بارے میں ان کا بھی روایت میر انسیں کی طرح تخلیقی، بے تکلف اور سبتابے باک ہوتا۔ لطف یہ ہے کہ میر عشق کا اسکول خود کو میر انسیں سے الگ ساختا تھا لیکن اتنا ایسا کی بنیاد زیادہ تر اسی بات پر تھی کہ میر عشق نے میر انسیں کے مقابلے میں بہت زیادہ قیود و بند اختراع کیے۔ ان قیود کا ایک نتیجہ یہ بھی ہوا کہ مرثیہ تحریر ہو کر رہ گیا۔ میر عشق پونک اوسط سے اوپر شاعرانہ صلاحیت کے آدمی تھے اس لیے وہ اپنے ضابطوں کو ایک حد تک سہارائے۔ لیکن ان کے بعد یہ بھی ممکن نہ ہو سکا۔

ارونگ بیبیٹ Irving Babbitt نے ایک بڑی گہری بات کہی تھی کہ "یونانی ادب اپنے بہترین لمحات میں ایک طرح کی تخفیتی تقلید ہے"۔ اسی تجسسی تقلید کا شاگرد تھا اس نے اس کی روشنی میں اپنا شہر آفاق نظریہ وضع کیا جو اس کے مضمون "روایت اور الفراودی صفات" میں تفصیل سے بیان ہوا ہے۔ وہ کہتا ہے: "جب ہم کسی شاعر کے ساتھ غیر جانب داری سے معاملہ کریں گے تو اکثر یہ دیکھیں گے کہ اس کے کلام کے نزدیک بہترین بلکہ سب سے زیادہ الفراودی امیز حصے شاید وہی ہوں جن میں شرعاً گذشتہ جو اس کے اجداد ہیں، اپنی لافائیت کا انہمار سب سے زیادہ جوش اور قوت سے کرتے ہیں" اس سے مراد یہ ہے کہ شرعاً گذشتہ کا اثر اور ان کی تقلید ایک صحت مند اور ضروری روایت کا حصہ ہیں۔ اسی اعتبار سے ہم عصر شرعاً کا بھی ایک دوسرے اسی قسم کا معاملہ ممکن ہے۔ گذشتہ اور ہم عصر دونوں طرح کی شاعری کی تقلید کرنے والے یا غیر شوری طور پر بھی اثر قبل کرنے والے شاعر کے ساتھ کئی طرح کی مشکلیں بھی ہوتی ہیں۔ یعنی نفسیاتی نقادوں نے تو یہاں تک کہ دیا ہے کہ اثر پذیری یا تقلید ایک طرح کی نیو راس پیدا کرتی ہے۔ ہر لذبوم اسی قسم کا ایک نقاد ہے۔ وہ کہتا ہے کہ شاعرانہ اثر ہمیشہ سے ایک طرح کی لعنت ہی رہا ہے، یعنی شاعر کے لیے اس نے جتنے سائل پیدا کیے ہیں ان سے بہت کم حل کیے ہیں۔ لبوم یہاں تک کہ گیا ہے کہ کسی بھی نظم کا وجود ہی نہیں ہے جب تک کہ اسے شرعاً گذشتہ کے اشارات کی روشنی میں نہ دیکھا جاتے۔ اس لیے تنقید و راصل ان گم شدہ یا پوچھیدہ شاہراہوں کو دریافت کرنے کا عمل ہے جو ایک نظم کو دوسرا سے ملاتی ہیں۔ ایک اور جگہ اس نے لکھا ہے کہ شاعرانہ اثر ایک طرح کا *Anxiety Principle* ہے۔ شاعر اپنے پیش روؤں کے احساس سے بوحبل رہتا ہے۔ وہ سوچتا ہے کہ ان کے کارناموں کے تعلق سے اس کا اپنا کارنامہ کیا ہے۔ کیا اس کے لیے نئی بات کہنے کی جگہ نئی بھروسی ہے کہ نہیں؟ یا محض اس وجہ سے کہ وہ اس کے پہلے ہو گئے ہیں خود اس کے پچھلے صور کا فروٹ: اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ یہ شاعر کے بہترین مرثیے "در عالم ز عفریج" کا پہلا ہی صرع "مرد ج لئے مرے پر در دکارے مجھ کو" ان کے اصول عدم تخفیت کی نئی کرتا ہے کیونکہ "مرے" کی لیے مجہل بہ رہی ہے۔ بالآخر مرثیت نے اس کی جگہ ایک پسپاس اصاغر اور خاقانی میں وہنا دستے مجھ کو "مریخ کمنا چاہا لیکن کامیابی نہ ہوئی" لہ یہاں ایک پلنے عرب شاعر کا قول یادتا ہے کہ تم نہ ہاں سے لیے میدان ہی کیا چھوڑ داہے، جس میں ہم ٹکٹ ناز کریں۔

فن کا سقوط ہو گیا ہے؟ انہوں نے کہاں کہاں غلطی کی، کہاں کہاں گم راہ ہوتے، کس کس طرف ان کی مساعی مشعل راہ ہیں اور کس کس طرف خطرناک؟ اس کشاکش اور بے چینی میں اکثر شعر اپنی اصل صلاحیتوں کا خون بھی کر دیتے ہیں۔ میر عشق کی مثال ایسی ہی ہے۔ اس نکر میں کہ وہ انسیں کے سامنے کس طرح تھہر سکیں، انہوں نے شعر پر نئی نئی بندشیں عائد کر دیں۔ متردکات کی فہرست میں اچھا خاصاً اضافہ کیا۔ طرح طرح کی خوش رنگ لیکن سخت کتابی قاعدے سے محدود و شرکاکیب (مثلاً پیشتم، تا پھر، بآہ وزاری وغیرہ) سے احتراز کیا۔ یہ یگمانی اور عامیانہ الفاظ (مثلاً بھیا، ماں جایا، چھاتی، بے کلی، بیہڑا، ندی وغیرہ) جن سے میر انسیں کو عارضہ تھا میر عشق نے اپنے اوپرناجاہ تر قرار دیے۔ ہمیں لذ جووم کا اصول بے چینی ہر جگہ درست ہو یا نہ ہو۔ لیکن میر عشق کے اوپر پوری طرح صادق آتا ہے۔ اگر وہ اس کشاکش کے اس درجہ شکار نہ ہوتے تو تمکن تھا کہ میر انسیں کا اثر دیر تک قائم رہتا اور مرثیہ و مدتیں کا چراخ آتی جلدی نہ جمل ملا جاتا۔

میر عشق میں قوتِ انہیاں اور قوتِ تخلی دنوں کی کمی نہ تھی۔ وہ میر انسیں کی طرح استعاراتی اور سیکری ذہن تو نہ رکھتے تھے۔ لیکن جزوئی صورت حال کا احاطہ و معن بیانیہ کے بل بتوئے پر کر لیتے تھے۔ یہ قوت بہت کم لوگوں کو نصیب ہوتی۔ بہر حال اس بات کے باوجود کہ عالی نے میر انسیں کے مراثی کو استھان کی نظر سے دیکھا اور ان کے مطابعے کو سودمند تباہی اور اس بات کے بھی باوصافت کہ شبی کی "موازن انسیں و دیسر" اردو کی مشہور ترین تقدیدی کتابوں میں سے ایک ہے اور اس میں پُل انسیں کی طرف یقیناً جھکا ہوا ہے، میر انسیں کا اثر ہماری شاعری میں خال خال جگ نظر آتا ہے اور موازنے کے بعد، جسے لکھے ہوتے آج کوئی ستر بر سر ہو لے ہے ہیں، میر انسیں پر ایک بھی قابل ذکر کتاب نہ لکھی گئی۔

میر انسیں کے کلام کی تعلیم کم ہونے کی وجہ سے (یا اس کے باوجود) کم تر درجے کے شعر اس کی نقل کرنے رہے۔ لیکن اس سلسلے میں قابل غربات یہ ہے کہ اقبال، جوش یا ترقی پندرہ شعر کے کلام میں زور بیان، بلندی آہنگ، زور شور کی مثالوں کے ذریعے یہ ثابت کرنے کی کوشش کر رہا میر انسیں کے اثر کی قابل ہیں، دنوں کے ساتھ زیادتی ہے۔ اقبال کی بلند آہنگی اور طرح کی ہے۔ اس میں معنی کو دخل ہے اور جہاں معنی کو دخل نہیں (معنی شکوہ اور زیواب شکوہ) وہاں اگرچہ مدتیں کی ہیئت موجود ہے لیکن بلند آہنگی ہی نہیں ہے۔ "شکوہ" کا آغاز ہی بہت انفعائی

## اثبات و نفي

بیجے میں ہے ۵

کیوں زیاد کاربنل مڈ فرماوش ہوں      فلکر فردا نکروں مجھوں غم دش رہوں  
 اس حد تک تو ایک دلوں نظر آتا ہے جس میں نوینیہ آوازوں کی جھنکا رہے (حالاں کریے  
 جھنکا رہی تائیں کی شین سے متاثر ہے) لیکن اگھے شعر میں شکوے کا جواز پیدا کرنے کی کوشش  
 انفعالیت کی دلیل فراہم کرتی ہے ۵  
 نام بُل کے سنوں اور بہت تن گوش ہوں      ہم نوایں بھی کوئی ٹل ہوں کہ خاموش رہوں  
 بیت تک پہنچتے پہنچتے انفعال اور اعتذار کا رنگ گھرا ہو جاتا ہے، جہاں تک الفاظ بھی  
 اسی مفہوم کے آگئے ہیں ۵

جرأت آموز مری تاب سخن ہے مجھ کو      شکوہ اللہ سے حاکم بدھن ہے مجھ کو  
 حاکم بدھن نے جرأت آموزی اور تاب سخن کے دعوے کو خاک میں ملا دیا۔ دوسرے  
 مسدسات، مثلاً آفتاپ ۳ اور یہ بات قابلِ لحاظ ہے کہ اقبال کے اکثر مسدسات اولیل مشق  
 کی یادگاریں، جب انھوں نے اپنا مخصوص پر جلال آہنگ پوری طرح دریافت نہیں کیا تھا،  
 اور ان کی شاعری میں غیر استعاراتی تعلیم کی بھلبرار تھی) میں میرانیش کی طرح کے حرکی سپکریوں  
 اور علیقی رعایت نظری کا نام دلشان بھی نہیں ہے۔ پہلا بندیوں ہے ۵

شورش می خانہ انساں نے بالا تر ہے تو      زینت بزم تلک ہو جس سے وہ ساغر ہے تو  
 ہو در گوش عروسِ صبح وہ گوہر ہے تو      جس پر سیماے افق نازال ہو وہ نیوہ ہے تو

صفوہ ایام سے دارغ برادشت مٹا

آسمان سے نقش باطل کی طرح کوکب مٹا

بیت میں معنی خیز استعارہ سر نکالتا ہوا دکھاتی دیتا ہے لیکن اپر کے صرعے صرف روایتی  
 دھرم دھام والے عمومی فرضی تشبیہ بیانات پر مبنی ہیں اور جوش کی یاد دلاتے ہیں۔ اس طرح دیکھیے  
 تو اقبال کی سنتی اوقل اور جوش کی معسراج یک جانظر آتی ہیں۔ جوش صاحب کی آواز شاعر  
 میں یہ نظم ۱۹۳۳ کی ہے جب وہ اپنے شباب پرستے ہے

شہد میری گھنکو ہے سانس ہے میری گلاب      نقش سے میکرنا یاں ہنچیل کا شباب  
 پیکر خاکی ہوں لیکن وہ مسلم آب و قتاب      جس کہر ڈتے میں گردش کر رہا ہے آنتاب

دالتا ہوں پر تو محلش خس و غاشاک پر  
عرش کی مہریں نگاتا ہوں جبین خاک پر  
صح کو غنبوں میں دراتی ہے جب پہلی کرن مجھ سے شبم کی زیال ہوتی ہے سرگرم بخ  
چاندنی میں جب محبلک اٹھاتا ہے برگ یاں عشق ہوتا ہے مری محفل میں صدر ایجن  
زمرے سنتا ہوں شب کی محفل خاموش میں  
حُن آ جاتا ہے تاروی سے مرے آغوش میں

اس لفظی تمام جام میں معنی تو گیا، مفہوم کا بھی پتا نہیں۔ استعارہ اور اس کے لوازمات  
گمن گرج کی فضایں دم توڑتے نظر آتے ہیں۔ مبالغہ ذرپر ہے لیکن مجرد مبالغہ شاعری کا صرف  
شاہد رکھتا ہے۔ مبالغہ میں استعارے کا جو ہر صفر دہوتا ہے لیکن جب تک استعارہ واضح  
نہ ہو، یا پھر تعلیل کی کیفیت نہ ہو مبالغہ پست درجے کی شاعری کو غلط کرتا ہے۔ مبالغہ کا حسن  
اسی وقت نمایاں ہوتا ہے جب اسے مقصد کے لیے استعمال کیا جائے اور اس کا بہترین مقصد  
رعایت لفظی یا حُن تعلیل ہے۔ اس کی مثال دیکھنا ہو تو میر کے قصائد میں بله لطف، بے مقصد  
مبالغہ اور سودا یا غالبت اور ذوق کے یہاں با مقصد (یعنی رعایت لفظی اور حسن تعلیل کا حامل)

مبالغہ ملاحظہ ہو۔ میر کہتے ہیں ہے

لعمہ ظلم نہیں پچتا عدالت میں تری  
سودا کو اسی زمین میں سُنئے : ہے

جوش روشنیگی خاک سے کھو دو زمین  
شاخ میں گاؤ زمیں کی بھی جو صحیٹے کونپل  
خاک اور زمین اور شاخ کی رعایت اور روشنیگی کے جوش کی دلیل کے لیے گاؤ زمیں  
کے سینگ سے کونپل پھوٹنے کا ذکر اس سیاق و سماق میں رکھیے کہ برسات میں بعض جاؤروں کے  
سینگ سبزی مائل ہو جاتے ہیں۔ پھر حال جوش اور اقبال کے مدرسات کو انہیں سے کتنی علاقہ  
نہیں۔ میر انہیں کے فخر یہ اور رجڑیہ بند اگرچہ مبالغہ اور لفظی و صومعہ دھام سے بھرے ہوتے ہیں۔  
لیکن ان کے یہاں حُن تعلیل، رعایت لفظی یا کوئی مسوی پہلو یا کم سے کم حرکی پکیہ مبالغہ میں اس  
طرح سخونتے ہوتے ہیں کہ بہترین شاعری کی شان پیدا ہو جاتی ہے ہے

یہ گزریل راہ سفر ہے ترے یہے دستِ اجل ترا یہ تبر ہے ترے یہے  
برچی کا پھل تھنا کا ثمر ہے تجے یہے کالی بلا تری یہ پر ہے ترے یہے

ضریت نچل سکے گی جو ماریں گے ہم تجھے  
بے آبر و کرے گی یہ تیغ دودم تجھے

یہ میرا نیس کے بہترین کلام کا نمونہ نہیں ہے۔ لیکن نمائندہ ضرور ہے۔ کیوں کہ اس میں  
ان کی خوبیاں اور کمزوریاں دونوں نمایاں ہیں۔ رعایت لفظی، تجھیں، استفادہ اور کنایہ سب موجود  
ہیں۔ انھیں اجزا کی وجہ سے معمولی تعلیٰ میں اصلی شاعری کارنگ اگلیا ہے۔ یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس  
میں مبالغہ بہت زیادہ نہیں ہے، لہذا ایک ایسی مثال دیکھیجس میں مبالغہ بہت نمایاں ہے۔  
تحافیح قاہرو میں تلاطم کے الحذر      نیسِ مونج کی طرح سب ادھر کی صیفیں ادھر  
چکر میں تھی سپاہ کے گردش میں تحاب ہمور پانی میں تھے نہنگ اُبھرتے نہ تھے مگر  
نو میں فقط نہ بھائی نیسِ مونج موڑ کے  
دریا بھی ہٹ گیا تھا کنارے کو چھوڑ کے

پہلے صریح میں لفظ تلاطم کے ذریعے پانی اور ہر دل کا تلازمه فام کیا گیا ہے اور بقیہ تمام  
سرعوں میں پیکر، تعلیل، تشبیہ، رعایت لفظی سب اسی رعایت سے موجود ہے۔ رعایت لفظی  
کا عالم یہ ہے کہ چسکر اور بھنور، نہنگ اور مگر کی واضح رعایتوں کے علاوہ تلاطم، مونج، بھنور،  
گردش، الحذر اور بھاگنا، موج اور ہشتاکی مضمون رعایتیں بھی آگئی ہیں۔ آخری صریح تعییل کے  
مثالی حسن کا مالک ہے۔ یہ دہ خوبیاں ہیں جن کی بنابری میرا نیس کا کلام اپنا بواب آپ ہی بن کر  
رو گیا ہے۔ اُن کے نعلوں میں سے کوئی بھی، حتیٰ کہ چلبت بھی، ان نکات سے آگاہ نہ تھا۔  
سرداار یا جوش یا وحید آخر کے مدد سات پڑھ کر قصیدے یا عام مرثیے کا گماں ہوتا ہے۔ لیکن  
میرا نیس کا دھوکا نہیں ہو سکتا۔ مندرجہ ذیل مثالیں دیکھیے:-

قاسم میں آن بان امام حسن کی ہے      قوت کلائی میں شمشیر شکن کی ہے  
چہرے پر آب تاب رسول زدن کی ہے      زلفوں میں بُو بھری ہرئی مشکل فتن کی ہے  
عارضن کے بوے لیتا ہے نور آفتاب کا  
چہرہ نہیں ہے پھول کھلا ہے گلاب کا

(سردار جعفری)

ہم رات کو دیں حکم تو سوچ نہ کل آتے      ہم رات کو دیں حکم تو سوچ نہ کل آتے  
ہم ماریں جو شوکر ابھی دریا ابیں آتے      ہم تیغ اٹھائیں تو تمہاری ابیں آتے

مختر ارافے کے ہیں مجبور نہیں ہم  
تم کیا ہو خدا تعالیٰ سے بھی معدود نہیں ہم

(وحید آخر)

ان اشارے سے واضح ہے کہ ان ہیں جوش کا سارنگ تو ہے لیکن خود جوش کا رنگ جیسا کہ  
میں اور کہ چکا ہوں، میر انس کا رنگ نہیں ہے۔ میر انس کا سب سے بڑا صفت مناسبت  
الغاظ ہے۔ اس معنی میں کہ ان کے تعریفیاً ہر بندیں تمام اہم الغاظ ایک طح کا معنوی ربط رکھتے  
ہیں۔ میر عشق کے یہاں یہ صفت بہت محدود پیمانے میں نظر آتی ہے۔

(۱)

ہوا سے دل میں دخوت کا جبو منا ہر بار چمن چمن سیلیم سید ابرار  
پمپا ہو انکب پسیر اس قدر پردار چکلے ہوتے پئے تعظیم سے شہ کھار  
بلند بزہ ساحل، چڑھا ہوا دریا  
پئے زیارتِ مولا بڑھا ہوا دریا

(۲)

سرد ہی کا چھل شانِ دلبر سے نکلا نیامِ نفیں و محظہ سے نکلا  
بس آراستہ اپنے جوہر سے نکلا نکارِ مرضع بدن گھر سے نکلا  
خزاں کا بندھارنگ ارباب شریں  
نئی شاخ نکلی نہیں الی غفرین

پھر یہ سوال اپنی جگہ پر قائم رہ جاتا ہے کہ میر انس کا اثر اردو شاعری پر کیا ہے؟  
میر عشق اگر اپنی تقیدی صلاحیتوں کو غیر ضروری قید و بند اختصار کرنے میں صالح ذکر دیتے  
 تو وہ انس کی روایت قائم کرنے میں کامیاب ہو سکتے تھے۔ الغاظ کا شکوہ اور بیانیہ کا زور، یہ  
دو صفات میر انس کے ذریعے اردو شاعری میں فرمد قائم ہوئیں۔ لیکن یہ نکتہ اس سے زیادہ  
اہم ہے کہ یہ صفات خود میر انس نے قصیدے سے حاصل کیں۔ فرق یہ ہے کہ میر انس کا زور و  
شود غزل کی بلند آہنگی سے مشاہد ہے اور غالباً کی یاد دلاتا ہے۔ ایک طح یہ کہا جا سکتا ہے کہ  
قصیدے کی بہترین صفات بہاس صفت کے زوال کے ساتھ ختم ہو جاتیں، میر انس کی بنابر  
آن کا سلسلہ مل گیا۔

میں نے ابھی کہا ہے کہ میر انیس کی بلند آہنگی معنی سے مر بوڑھے ہے۔ اس لیے کہ استعارہ ان کا سب سے زبردست طریقہ کار ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قصیدے کے حسن کی روایت ان کے یہاں غیر معمولی طور پر زندہ نظر آتی ہے۔ لیکن پھر بھی وہ غزل سے بہت دور نہیں معلوم ہوتے غیر شوری طور پر ہی، لیکن میر انیس، طالب آتمی کے بیان کردہ اس نکتے سے بخوبی داقع تھے۔

بدیپہ شاہد صدق است بے مطابق طالب  
ک صاحب سخن از استعارہ چارہ نہدارد  
سخن کنیت در او استعارہ نیست طاحت  
نمک نہدار دشترے ک استعارہ نہدارد

اسی لیے میں کہتا ہوں کہ میر انیس کا اثر اردو شاعری پر برابر راست نہیں پڑا۔ لیکن استعارہ کی اہمیت کا احساس اور مناسبی لفظ کا حسن، یہ نکات اردو شعر انے غالباً کے علاوہ میر انیس سے بھی سیکھے۔ یہ کوئی معمولی کار نامہ نہیں ہے۔

(۱۹۰۵)

# ”دستورالاصلح“ اور ”اصلاح الاصلح“

سیماں اکبر آبادی نے ۱۹۳۱ میں ایک کتاب ”دستورالاصلح“ شائع کی۔ اس کتاب کے سیش تر اجزاء ان کے رسالہ ”شاعر“ میں بالا قساطچپ بچے تھے۔ ”دستورالاصلح“ میں سیماں نے ”اگرہ اسکول“ کا نظریہ پیش کیا اور یہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ اردو شاعری کے دو نہیں بلکہ تین دلستان ہیں۔ یعنی دلی، لکھنؤ اور آگرہ۔ انھوں نے ”دستورالاصلح“ میں کئی قدیم و جدید اساتذہ کی اصلاحیں بھی درج کیں اور ان پر اپنا محاذ لکھا۔ اس محاذ کے مبنوں نے بعض اصلاحوں کی توجیہ کی تو بعض پر اعتراض بھی کیا اور ان کی جگہ اپنی اصلاحیں تجویز کیں۔ اس کے علاوہ انھوں نے اپنی بھی بہت سی اصلاحیں درج کیں اور ان کی توجیہ بیان کی۔ اس طرح ”دستورالاصلح“ معنوی اعتبار سے تین حصوں میں منقسم ہے۔ دلستان اگرہ کی بحث، قدیم و جدید اساتذہ کی بعض اصلاحوں پر بحث، خود اپنی بعض اصلاحوں کا اندر راج اور ان کی توجیہ۔ ظاہر ہے کہ ان تینوں بالوں میں علم کی خدمت کے ساتھ ساتھ تھوڑی بہت خودستائی بھی مقصود تھی۔ پھر عہد عاضر اور راصنی قریب کے اساتذہ پر حرف گیری ایسی چیزیں تھیں جس پر سب لوگ خاموش رہتے۔ چنانچہ ابرا حسني گنوزی نے ”دستورالاصلح“ کا جواب ”اصلاح الاصلح“ کے نام سے رسالہ ”رہنماء تعلیم“ لاہور کی کئی اشاعتیں میں لکھا۔ اس روتوں پر کافی تجویز ہوا کہ سیماں کو اپنے بعض بیانات پر نظر ثانی کرنا پڑی اور ”دستورالاصلح“ کا دوسرا اڈیشن، پہلے اڈیشن سے جگہ مختلف ہے۔ ابرا حسني نے اپنے مضامین کو ”اصلاح الاصلح“ کے ہی عنوان سے کتابی شکل میں شائع کیا۔ اس کا پہلا اڈیشن تو ۱۹۳۲ کی دار و گیر کی نذر ہو گیا اور مظہر عام پر نہ آسکا۔ تیکن دوسرا اڈیشن ۱۹۳۹ میں شائع ہوا۔ ”دستورالاصلح“

عصر ہوا میری نظر سے گزری تھی اور اس کے دھنڈے سے نتوش ذہن میں محفوظ تھے۔ اب برادرم راشید حسن خال کے کرم سے "اصلاح الاصلاح" دیکھنے کو ملی تو اس کی دساخت سے "دستور الاصلاح" کے بھی اکثر مطالبہ کی باز دید ہوتی۔ اگر "دستور الاصلاح" میں سیماپ کی خودستائی کا پہلو نکلتا ہے تو "اصلاح الاصلاح" کا بھی اولین مقصد فن کی خدمت نہیں بلکہ سیماپ پر جوابی حملہ ہے۔ کیوں کہ "دستور الاصلاح" میں خاندان داعم کے بہت سے شعرا خاص کر ابراہمنی کے استاد احسان مارہروی اعتراض کی زدیں آئتے تھے۔ لہذا ابراہمنی نے سیماپ کے دلبستان آگرہ والے نظریے کو رد کرنے کی کوشش کی اور اشعار کی اصلاح کی ضمن میں سیماپ کے بہت سے بیانات اور توجیہات کو غلط ٹھہرایا۔ اگر "دستور الاصلاح" میں سیماپ کا ضمیر دعا یہ تھا کہ وہ استادوں کے استاد ہیں تو "اصلاح الاصلاح" میں ابراہمنی کا کھلا اعلان تھا کہ سیماپ ہنوز مبتدا ہیں۔ دعوا سے سخن ہی دنوں کو تھا۔ لیکن ابراہمنی کی طرف والی زیادہ نایاں تھی۔

افوس یہ ہے کہ زبان و فن کے بنیادی مسائل یا نظریاتی مباحث پر گفتگو نہ "دستور الاصلاح" میں ہے اور نہ "اصلاح الاصلاح" میں۔ دلبستان آگرہ کے وجود کا دعوای محاذیج دلیل ہی رہا میلکہ عام طور پر لوگوں نے اس کو نظر انداز ہی کیا۔ میں اس مختصر مضمون میں دلبستان آگرہ یا خود سیماپ کی اصلاحوں سے بحث نہیں کروں گا۔ میں محض تونے کے طور پر بعض اساتذہ کی اصلاحوں پر سیماپ کے اعتراضات اور ان اعتراضات پر ابراہمنی کے جوابات کا حاکمہ کرنا چاہتا ہوں تاکہ تینیں ذیقول کے مرتبہ، استادی پر کچھ روشنی پڑ سکے۔ خاکسار کا شرہے سے

خاکسار اس کی تو انکھوں سے لگنے مت یگیو۔ محمد کو ان خانہ خرابوں ہی نے بیمار کیا اس پر ہمیرے ترمیم یوں کی کمرع او لیاں حال درہنے دیا اور دوسرے میرے میں "بیمار" کی جگہ "گرفتار" رکھ دیا۔

خاکسار اس کی تو انکھوں سے لگنے مت یگیو۔ محمد کو ان خانہ خرابوں نے گرفتار کیا سیماپ کہتے ہیں کہ "اصلاح سمجھ کر نہیں دی گئی"۔ کیوں کہ چشم محبوب کی رعایت سے "بیمار" ہی صحیح تھا۔ ابراہمنی کا جواب ہے کہ محبوب کی آنکھیں بیمار ہوتی ہیں نہیں کہ وہ ہر کو بیمار کر دیتی ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ چشم محبوب کو خانہ خراب اس لیے کہا کہ وہ عاشق کا خانہ دل خراب کر دیتی ہیں اور اکثر ایسا ہوا ہے کہ جس کی گرفتاری ہوتی ہے اس کا گھر بھی لوٹ لیتے ہیں۔

اس بات سے قطع نظر کہ سیماں کایا فقرہ کہ "اصلاح سمجھ کر نہیں دی گئی" غیر مزدروی اور غیر متنی ہے، دونوں اساتذہ نے یہ بات نظر انداز کر دی کہ جس پر وہ بحث کر رہے ہیں وہ تمیر کی باقاعدہ اصلاح نہیں ہے بلکہ نکات الشعراً، کا ایک جملہ ہے۔ میر کسی وجہ سے خاکسار سے خواہیں ہن کو برا بھلا کہنے کے بعد لکھتے ہیں کہ ان کے یہ اشعار جویں نقل کر رہا ہوں "فیں سخن" کی وجہ سے ہیں، خاکسار کے نہیں ہیں۔ پھر شعر زیر بحث نقل کر کے کہتے ہیں: "برستیغ ایں فن پوشیدہ نیست کہ بجا سے بیمار کیا" "گرفتار کیا" میں بایتیں: "نکات الشعراً" مرتبہ محمود الہی صفو (۱۱۹-۱۲۰) "دستورالاصلاح" اس وقت سامنے نہیں، اس لیے میں نہیں کہ سکتا کہ اس میں یہ شعر کس طرح درج ہے لیکن صدر اولیٰ کا موجودہ متن صریحًا غلط ہے کیوں کہ "گھنے گنا" یا آنکھوں سے گھنے لگنا" کوئی محاورہ یا رد و زمہ نہیں۔ ممکن ہے یہ ہو کتابت ہو لیکن اگر ایسا نہیں ہے تو سیماں یا ابڑا یا دونوں کو اس طرف توجہ کرنا تھی۔ محمود الہی نے آنکھوں کے کہے مت لگیو" لکھا ہے جو بہت واضح نہیں ہے۔ لیکن موجودہ متن سے بہتر ہے۔ ممکن ہے کہ یہ "کے کئے مت لگیو" ہو۔ بہر حال یہ دونوں اساتذہ ان بھینڈوں میں نہیں پڑتے، حالانکہ ان کا منصب اس کا مقاضی تھا۔ جہاں تک "اصلاح" کا سوال ہے، مجھے محبو رائے کہنا پڑتا ہے کہ سیماں نے اپنی رائے شعر کو سمجھ کر نہیں دی۔ انہوں نے سطحی روایت کا تعارض دیکھتے ہوئے محبوب کی آنکھ کے حوالے سے "بیمار" کو بہر سمجھا۔ بہر اسی "خانہ خراب" کی معنویت کو سمجھ گئے۔ لیکن انہوں نے بھی ادھر ادھر کی باتیں زیادہ بنائیں، ورنہ خانہ خراب، یعنی گھر کو بر باد کرنے والا، کی مناسبت "بیمار" سے بالکل نہیں ہے اور "گرفتار" سے اس کی مناسبت واضح ہے۔ اس وجہ سے نہیں کہ بقول ابڑا "جس کی گرفتاری ہوتی ہے اس کا گھر بھی لوٹ لیتے ہیں" بلکہ اس وجہ سے کہ جو شخص گرفتار ہو گیا اس کا گھر تو بر باد ہو گا ہی۔ جب گھر کا بالک یا گھر والا نہ ہو گا تو گھر، اور اس کے دوسرا مکینوں پر خرابی ہی تو آئے گی۔ اگر اتنی دور تک نہ جائیں تو سامنے کی بات یہ ہے کہ آنکھوں کو حلقة زنجیر سے مشاہدہ ہے۔ اس لیے "گرفتار" "بیمار" سے بہتر ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ میر کی ترمیم ان کی استادی کی دلیل ہے۔ سیماں کا اندر امن بے جا اور ابڑا اسی کا جواب سست ہے۔

آتش کا شر ہے س

درہمال سے اور درہہارا ہواد و چند مرہم سے خشم سینیں ناسور پڑیں

اس پر متعینی نے یوں اصلاح دی کہ "زمیں کی جگہ" "داغ" رکھ دیا۔

## اثبات و تفني

در مال سے اور در دہمہ را ہوا دوچندہ مریم سے داغ سینے میں ناسور پڑی گیا۔ یہ میتاب نے اعتراض کیا کہ شتر محتاج اصلاح نہ تھا۔ ناسور زخم ہی میں پڑتا ہے اور در دہمہ زخم ہی میں ہوتا ہے لاس لیے ”زخم“ کو ” DAG“ سے نہ بدل جاتا تو بہتر تھا۔ آبرا حسni نے کہا کہ یہ غلط ہے کہ در دزخم ہی میں ہوتا ہے۔ در دایک عام لفظ ہے جسے داغ اور زخم دونوں کے لیے استعمال کر سکتے ہیں اور داغ سے زخم بن ہی جاتا ہے۔ سینے میں داغ پڑنا مسلمات شرعاً سے ہے اور لفظ ”MIS“ اشارہ کر رہا ہے کہ داغ سینے کے اندر ہے، یعنی دل میں ہے اور دل داغ دار ہوتا ہے۔ یہاں آبرا حسni نے جوش دنائیں پے در پے دھاندی کی ہے یہ میتاب نے کہا تھا کہ ناسور اور درد، دونوں کا تعلق زخم سے ہے، لہذا لفظ زخم کو بدلتے کی ضرورت نہ تھی۔ آبرا حسni نے زبردستی کر کے اس کا مطلب یہ نکالا کہ میتاب صاحب کہتے ہیں کہ داغ میں درد ہوتا ہی نہیں۔ پھر وہ ایک طرف تو کہتے ہیں کہ ”SIN“ میں داغ پڑنا مسلمات شرعاً سے ہے ”TO“ دوسری سانس میں کہتے ہیں کہ ”DAG“ دراصل سینے پر نہیں بلکہ سینے کے اندر یعنی دل پر ہے۔ اس کا ثبوت وہ یہ دیتے ہیں کہ شاعر نے لفظ ”MIS“ کا استعمال کیا ہے۔ اگر داغ سینے ہی پر ہوتا ہے تو دل کے داغ کو سینے لانے کی کیا ضرورت تھی؟ پھر لفظ ”MIS“ سے کسی طرح یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ اس کا تعلق سینے کے اندر کسی چیز سے ہے۔ لفظ ”MIS“ کا تعلق تو ہر حال داغ سینے یا زخم سینے سے ہے۔ اگر مصرع ہوتا ہے مریم سے میرے داغ میں ناسور پڑی گیا، یا مریم سے میرے سینے میں ناسور پڑی گیا تو اس دراز کارتا دیل کی گنجائش بھی تھی۔ لیکن میتاب کا اعتراض بھی بالکل صحیح نہیں۔ ناسور تو زخم ہی میں پڑتا ہے۔ لیکن مصطفیٰ کی اصلاح نے ایک بطیف ن صورت پیدا کر دی کہ داغ کو مریم سے اس قدر *allergy* تھی کہ مریم پڑتے ہی داغ کمل کر زخم بن گیا اور پھر مریم نے وہ غصب دھایا کہ زخم بگدکر ناسور بن گیا۔ آبرا حسni نے اس نکتے کی طرف اشارہ نہیں کیا ہے لیکن یہ ضرور لکھا ہے کہ شتر کا مطلب نکالنے کے لیے ضروری ہے کہ پہلے داغ کو زخم بنایا جائے، پھر اس میں ناسور فرض کیا جائے۔ ہر حال میتاب کا اعتراض بڑی حد تک حق بجانب ہے اور آبرا حسni کا جواب نامناسب۔

آتش ہی کا ایک اور شر ہے سے

داغ دل خوب چکرے نعمت الان عشق۔ سیر اپنی جان سے ہو جاتے ہیں ہمابن عشق  
یہاں مصطفیٰ نے ”خون جگر کی جگہ“ ”زخم جگر“ رکھ کر شعر بول کر دیا ہے

داغ دل رخم جگر پے نعمت الون عشق سیراپنی جان سے ہو جاتے ہیں مہمان عشق  
 سیماں نے اعتراف کیا کہ اصل شعر بیس ایک چیز کھانے کی تھی (داغ دل) اور ایک پینے کی (خون  
 جگر)۔ اصلاح کے بعد دونوں چیزوں کھانے کی ہو گئیں اور شعر بیس کوئی خاص بلندی اور ندرت  
 بھی نہیں پیدا ہوئی۔ آبرا حسنی نے جواب میں پھر دعا ندی کی مصعوبی کے زمانے میں دستِ خوان  
 پر پانی نہیں رکھا جانا تھا، صرف کھانے کی چیزوں ہوتی تھیں۔ لہذا اصلاح سے شعر بیس ندرت آئی  
 ہو، نہ آئی ہو، مگر صحت ضرور پیدا ہو گئی۔ تناہر ہے کہ مصعوبی کے زمانے میں دستِ خوان کے کاداں  
 کیا تھے، اس کے بارعے میں بعض آبرا حسنی کا عقلی گرداب ثبوت نہیں ہو سکتا۔ پھر تزرع کا تعاضا  
 بہتر حال یہ تھا کہ مشروب اور ماکول دونوں طرح کی چیزوں کا ذکر ہو۔ سیماں نے پتے کی بات ہی  
 تھی۔ لیکن افسوس یہ ہے کہ انہوں نے جوش میں آکر دو باتیں اور کہ دیں جو غیر ضروری اور غلط  
 تھیں۔ انہوں نے کہا کہ ”جاتے ہیں“، کو بر دزن فاعلین بالدو صاعب عیب تھا۔ اسے درکرنا چاہیے  
 تھا۔ پھر سیماں نے یہ بھی کہا کہ مشرع ثانی میں ”مہمان“، ”بصیغہ“ واحد ہے جب کہ فعل جمع کا ہے (ہو  
 جاتے ہیں) اور اگرچہ متناہی غلط نہیں، لیکن امتیاز کا تعاضا یہ تھا کہ فاعل اور فعل دونوں ایک ہی  
 میسٹنے کے ہوتے۔ آخر الذکر اعتراف پر آبرا حسنی نے صحیح گرفت کی کہ جب سیماں خود ہی کہ رہے  
 ہیں کہ ”مہمان“، ”بصیغہ“ واحد متناہی غلط نہیں تو پھر اسے عیب کیوں کہا؟ لیکن اقبل الذکر کے بارعے میں  
 آبرا حسنی نے یہ جواب دیا کہ حروف علت ہندی کا کبھی گرانا غلط قرار دیا ہے اور وہ اس باب  
 میرعشَن اور ان کے خاندان نے حروف علت ہندی کا میرعشَن کارڈ میں جمع کرنا غلط کیا ہے اور وہ اس باب  
 میں ان کے پیرو ہیں۔ سیماں کی اس بات کا جواب یہ ہوتا کہ میرعشَن کا زمانہ مصعوبی کے بعد کا ہے۔  
 اس لیے میرعشَن کے قاعدے (اگر وہ صحیح بھی ہوں) مصعوبی پر نہیں قائم کیے جاسکتے۔ لیکن حقیقت  
 حال یہ ہے کہ سیماں کا اعتراف کا اعتراف اور آبرا حسنی کا جواب، دونوں غلط ہیں۔ سیماں کا اعتراف تو اس  
 لیے غلط ہے کہ ”آتے“، ”جاتے“، ”کہتے“، ”مرے“، ”رہے“، ”کہتے“، ”مرے“ وغیرہ قسم کے الفاظ کے حرف علت کا  
 گزنا خود سیماں نے ورجوں جگہ روارکھا ہے اور میرعشَن کے زمانے میں تو ایک بال کی اس قدر  
 کھالیں بھی نہیں نکلتی تھیں جتنی خاندان ناسخ اور خاندان میرعشَن کے زیر اثر لوگوں نے نکالا تزرع  
 کر دیں۔ خاندان ناسخ اور خاندان میرعشَن سے منسوب یہ قاعدے صرف اسی طرح کام آتے کہ جب  
 سیماں کی طرح کسی کو اعتراف جڑنا ہو لا اور آج بھی یہی ہوتا ہے تو کہ دیا کہ فلاں کے کلام میں فلاں  
 فلاں جگہ یا سے تھاتی یا الٹ یا اوٹ ساقط ہو رہے ہیں ورنہ خود سیماں کے کلام سے چند مثالیں

## اشبات و نفعی

ملاحظہ ہوں۔ میں دو حرفی الفاظ (یعنی کا، کو، جو، ہے، تھا وغیرہ) میں سقوط حرف علت کو نظر انداز کر رہا ہوں۔

ان فایوں میں بونہیں مختار یکش  
سیماں کوں ہے مرے حساس میں شریک  
(انقلاب)

زعم حکومت دو جہاں دیکھتا ہوں میں  
کس کی نظر دہاں ہے جہاں تھا ہوں میں  
کوں جہت سے کر اندازہ میری کا دش فرم کا  
یہ آرزو ہے کہ پھر دعوت خرام جتے دون  
نوا کو اپنی لب آسودہ نہیں دے کچھ دل  
(صلوٰ بھرا)

اپر کا جواب اس لیے غلط ہے کہ یہ قاعدہ مسلک کی قدیم اُستاد نے نہیں بنایا کہ حروف علت ہندی کا گرانادرست ہے اور حروف علت غیر ہندی کا گرانا غلط۔ یہ باتیں بعد والوں نے خاندان ناسخ اور خاندان میر عشق کی روایتوں اور سُنی سنائی بالوں سے تیاس کر لیں۔ ناسخ سے تو جو کچھ ضوب ہے، اس کا زیادہ تر حصہ میر علی اوس طاشک کا مر ہون ملت ہے، یہاں تک کہ انہوں نے ناسخ کے مرے کے بعد ان کے کلام میں اصلاحیں تک دے دالیں تاکہ اُستاد کا فعل ان کے اپنے قول کے مطابق ہو جائے۔ میر عشق کے معاصروں اور شاگردوں کی رائیں ضرور موجود ہیں۔

میر عشق نے بعد میں اپنے کلام میں کچھ ترمیمیں بھی لیں تاکہ ان کا قول فعل ایک ہو جاتے چنانچہ کہتے ہیں کہ انہوں نے اپنے ایک لا جواب مرثیے کا پہلا مصروع "جو پہلے یوں تھا"  
عروج لے مرے پر در دگار شے بھکو

"مرے" کی یا سے تھانی کے سقوط کے خوف سے یوں گرد دیا  
عروج خان لیل و نہار شے مجھ کو

او کسی کا کیا جگہ تا ہ مصروع میر عشق کا چوپٹ ہوا۔ بہر حال، یہ اور اس طرح کے دوسرے نام نہاد

لہ پیشہ آں احمد سرور اور عزیز احمد کی مرتبہ "انتخاب جدید" (انگریز ترقی اردو ہند ۱۹۴۳ء) اشاعت ہم کراچی) میں یوں ہی درج ہے۔ اگر یہ کتابت کی غلطی نہیں ہے تو پہلا مصروع بھر سے خارج ہے۔ کچھ دن علیکے پہنچے ایک سبب ثقیل ہونا چاہیے۔ مثلاً "بھی کچھ دن" یا "ذنا کچھ دن" سقوط حرف علت پھر بھی ہوتا۔

قاعدوں کا سراغ پر لے شرار کے بہانہ نہیں ملتا۔

اب آتش کے شر اور مصحتی کی اصلاح پر واپس آئیے۔ یہ مکتب کا امتحان بجا تھا کہ ایک کمانے کی اور ایک پینے کی چیز کے بجائے دلوں چیزیں کمانے کی رکھ دینے سے مصحتی نے شر میں کوئی ندرت نہیں پیدا کی بلکہ اس کا توزع ختم کر دیا۔ لیکن مصحتی کی اصلاح کی ایک توجیہ بن سکتی ہے کہ صرع ثانی میں ”سیر ہو جانے“ کا ذکر ہے، ”سیر ہو جانا“ کرشت کا تناقض اکرتا ہے، اس لیے کمانے کی چیزیں دافر ہوں اور متنوع ہوں تو بہتر ہے۔ مصحتی نے کمانے کی دو چیزیں رکھ کر سیر ہو جانے کا جواز فراہم کر دیا۔

خواجہ دزیر کا شر ہے ۷

غصب ہوا کہ کسی نگول پول آیا      الہی خیر کہ شیشہ گرا ہے پتھر بر  
اس پر ناشنے یوں اصلاح دی کہ صرع اولیٰ میں ”کسی“ کی جگہ ”بت“ رکھ دیا اور ”الہی خیر“ کی جگہ ”خدا بچلتے“ رکھ دیا۔

غصب ہوا کہ بت نگول پول آیا      خدا بچائے کہ شیشہ گرا ہے پتھر پر  
سیماں نے کہا کہ دوسرا صرع میں اصلاح نے کوئی خاص بات پیدا نہیں۔ ان کا یہ کہنا باسل صحیح ہے اور آبرا حسنی نے اس کا جواب نہ دیتا بہتر بحث۔ لیکن سیماں کی بے چینی نے ان سے یہ بھی لکھا دیا کہ ”الہی کی“ ی ”گرہی تھی“، ”گرہون“ سے ساقط نہ تھی، ”خیر“ اس پر آبرا حسنی نے صحیح گرفت کی کہ کسی حرفت کا گرنا اور اس کا وزن سے ساقط ہونا ایک ہی بات ہے، اگر الہی کی تھی ”گرہی تھی“ تو وزن سے ساقط کیوں نہ تھی؟ پھر آبرا حسنی نے حب مہول اپنا مقام دے پیش کیا کہ حروفِ علّت ہندی کا گرنا غلط نہیں، لیکن حروفِ علّت فارسی و عربی کا گرنا غلط ہے، اس لیے اصلاح درست دی گئی۔ حقیقت یہ ہے کہ پرانے شرانے حروفِ علّت عربی و فارسی کا سقوط بھی روکا گھا ہے۔ حتیٰ کہ (علی اوس طرز کی اصلاح کے باوجود) ناشنے کے بہانے بھی اس طرح کے سقوط کی مثالیں اگر بکثرت نہیں تو خاصی تعداد میں صد و میوں ہیں۔ فی الحال یہ دو مثالیں ملاحظہ ہوں۔ ایک میں فارسی حروفِ علّت کا سقوط ہے اور ایک میں عربی کا ہے

ہے۔ عجب رنگ کی دختت ترے دلوں میں      جی نہ آبادی میں لگتا ہے نہ دیرانے میں  
نہ حشی ہوں نہ کوئی تحمل میوہ دار ہوں ہیں      یہ کیا سبب ہے جو پرخ منگ مثالیں  
شہرِ پھلی شہری کا شر ہے ۸

شوخی رفتار ناز کے فتنہ قامت دیکھنا۔ شکوریں کھلائے ہے اٹھنے پر قامت دیکھنا  
میں شکوہ آبادی نے اصلاح دے کر شعر کی شکل بدل دی ہے  
رتہ حن خرام لے فتنہ قامت دیکھنا۔ دیتی ہے تنظیم اٹھاٹ کر قیامت دیکھنا  
سیماں نے کہا کہ اگر مصرع اولاد میں سے "لے" نکل جاتا تو مصرع اور حیثیت ہو جاتا اور مخاطبہ  
غیر ضروری باقی نہ رہتا۔ اس پر آبرا حسنی نے جواب میں کہا کہ شعر میں مخاطب اشد ضروری ہے  
کیوں کہ مخاطب دراصل محتوق ہے جس کو اس کے رتبہ خرام سے آگاہ کرنا مقصود ہے۔ اس  
کے علاوہ اگر مخاطب نہ ہو تو دوسرے مصرع کی روایت بے کار ہو جاتے گی۔ آبرا حسنی  
نے یہ دونوں باتیں غلط کہیں۔ خود محتوق کو اس کے رتبہ خرام سے آگاہ کرنا بہل اور لا یعنی  
بات ہے اور اگر مخاطب مذکور کرنے سے مصرع شانی میں روایت معلق ہو جاتی ہے تو وہ مخاطبے  
کے باوجود بھی معلق رہتی ہے، کیوں کہ اگر شعر کی نشر کی جائے تو ایک ہی "دیکھنا" سے کام پل  
جائے گا۔ سیماں کا اعتراض درست اور آبرا حسنی کا جواب بے معنی ہے۔ لیکن سیماں کا  
اعتراض بھی دراصحہ، غلط ہے، کیوں کہ شعر میں "اے" بھائی ہے اور کلمہ "جسین" کے طور پر استعمال ہوا  
ہے۔ میرا اور دوسرے پر۔ سزا کے یہاں اس کی مثالیں ملتی ہیں۔ خود آج کے روز مرہ میں "اے"  
سبحان اللہ "اس کی مثال ہے افسوس ہے کہ سیماں اور آبرا حسنی دونوں نے "کے اس استعمال سے پیغمبرؐ کے لیکن قب  
ہے کہ سیماں نے ترکیا ہے" بر وزن فاعل میں پر اعتراض نہ کیا جب کہ اس کی وجہی صورت ہے۔ جو  
"جاتے ہیں" بر وزن فاعل کی ہے معلوم ہوا کہ سیماں اپنے اصول کے پابند نہ اپنی شاعری  
میں تھے اور نہ اصلاح میں۔ اس سے بھی میری بات کی تصدیق ہوتی ہے کہ حروف علت ہنڈی<sup>۱</sup>  
کا گردادرست یا غلط ہونے کے جن قاعدوں کا حوالہ لوگ جا بجا دیتے ہیں وہ دراصل قاعده  
ہیں، ہی نہیں، کیونکہ قاعده کی شرط یہ ہے کہ اس کی خلاف وزنی مشتبہات کے علاوہ ہر جگہ  
قابل اعتراض ہوتی ہے۔ ایسا نہیں کہ وہ ایک جگہ قابل اعتراض ہو اور دوسری جگہ دہو۔

کوثر خیر آبادی کا شعر ہے

خدنگ ناز کے مٹھرے ل دجلہ طالب جو تیر آئے چاکی کیا کشاکشی ہو گی  
اس پر امیر میانی نے یلوں اصلاح دی کہ "مٹھرے" کو نکال کر "دونوں" کا اضافہ کر دیا، الفاظ  
کی ترتیب بدل دی اور دوسرامصرع نیا لکھ دیا۔  
خدنگ ناز کے طالب ہیں دل جگر دونوں بڑے منزے کی کشاکش میں دل لگی ہو گی

سیماں نے اعتراض کیا کہ دوسرا مصروع "برٹے مرے کی کشاکش ہو گئی پر ختم ہو جاتا ہے۔ کشاکش میں دل لگی ان سنی سی بات ہے؟" آبراہمنی نے جواباً کہ جب تیر محظوظ کے لیے دل و جگریں مرے دار کشاکشی ہو گئی تو کیا یہ دل لگی کا باعث نہیں؟ آبراہمنی یہ بھول گئے کہ "کشاکشی" کوئی لفظ بھیں۔ امیر میانی نے اسی وجہ سے اس کو بدل کر "کشاکش"، استعمال کیا۔ وہ یہ بھی بھول گئے کہ جب کشاکش مرے دار ہو گی تو اس میں دل لگی کا غصر بھی آگیا۔ مرے دار دل لگی "بے مرہ بلکہ بے معنی بات ہے۔ سیماں کا اعتراض باطل درست ہے۔

مندرجہ بالا مختصر حکم کے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان اصلاحوں کی حد تک حق نہ سراسر سیماں کی طرف ہے، نہ آبراہمنی کی طرف۔ سیماں نے کم سے کم آتنا تو کیا کہ اسلامہ کے استناد کو معرفنے والیں لانے کی جرأت کی۔

# محمد علی جوہر کی سیاسی غزل

کیا سیاسی غزل یا اس طرح کی کوئی اور اصطلاح درست یا مناسب کہی جا سکتی ہے؟ ایک سنتی تین دیکھیے تو تمام غزل کو سیاسی کہا جا سکتا ہے، کیوں کہ کم سے کم اُردو کی حد تک غزل ایک تاریخی صفت سخن ہے اور جہاں کئی تہیں ہوں گی وہاں سیاسی معنی بھی کسی نہ کسی تاریخی معلوم کیے جا سکتے ہیں۔ اُردو میں یہ معاملہ اور بھی آسان ہے کہ واردات عشق کی بہت سی اصطلاحیں سیاسی، مذہبی اور سماجی اصطلاحیں بھی ہیں لیکن ان کے معنی غزل ہے الگ بھی متین اور موجود ہیں۔ شکل، ظلم، ستم، جور، وعدہ، غفلت، بے وفائی، بحوم، شہر، قتل، غارت گری، تباہی، زندان، پرکرتناکا، بازو، تورڈیں یعنی قوت عمل سے محروم کر دینا، جان دینا، جان گزانا، دار، عدالت، فیصلہ وغیرہ۔ لہذا غزل کے بہت سے اشاروں کو تھوڑی سی محنت یا ان کے معنی ڈھونڈنے میں تھوڑی سی اپنی کو کام میں لا کر انھیں سیاسی (یا کم سے کم سیاسی بھی) قرار دیا جا سکتا ہے۔ پھر اس صورت میں کسی ایسی غزل کا جواز یا وجود ممکن بھی ہے جو پوری طرح سیاسی ہو؛ یعنی کیا یہ ممکن ہے کہ کوئی فن پارے غزل بھی ہو اور ایک سیاسی وجود بھی رکھتا ہو؟ یعنی کیا یہ ممکن ہے کہ کسی فن پارے کے دو وجود الگ الگ ثابت کیے جاسکیں۔ ایک غزل یہ اور وہ سیاسی؟

میرا خیال ہے اس سوال کا جواب نہیں ہے۔ علی الخصوص اس وجہ سے کہ تاریخی یا رمزیت کو غزل کی بنیادی صفت کہ دینے کے بعد یہ بات آپ سے آپ سے آپ طے ہو جاتی ہے کہ جن فن پاروں میں تاریخی نہ ہوگی وہ غزل نہ ہوں گے اور جو فن پارہ تکمیل طور پر سیاسی وجود رکھتا ہو، وہ صرف ایک رمز یا صرف ایک تاریخی کا حال ہوگا اور اس لیے غزل

نہ ہو گا۔ لیکن بات اس لیے بھی کچھ زیادہ پیچیدہ ہے کیوں کہ یہ سوال اٹھ سکتا ہے کہ اگر کوئی فن پارہ اپنے خالص سیاسی وجود کے باعث غزل کہلانے کا مستحق نہیں ہے تو نہ ہی، لیکن وہ فن پارہ تو ہے؟ یعنی کیا یہ ممکن ہے کہ خالص سیاسی وجود رکھنے کے باوجود کوئی تحریر فن پارہ کہلانے کے؟ لہذا سوال یہ بناتا ہے کہ کیا کسی شے کے وجود ممکن ہیں، ایک فتنی اور ایک سیاسی؟ اگر یہ صحیح ہے تو پھر یہ ماننا پڑے گا کہ فن کی حیثیت سے وجود، سیاست کی حیثیت سے وجود سے مقابز نہیں ہوتا۔ اگر یہ بھی صحیح ہے تو فن کے بارے میں بعض بنیادی باتوں کی صحت مشتبہ ہو جاتی ہے۔ یعنی فن کا مقصد کیا ہے اور سیاست کا مقصد کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ سیاست کا مقصد ہے کہ بعض حالات پیدا کرنا، پہلے سے موجودہ حالات پر اثر انداز ہونا۔ بعض چیزوں کو صحیح اور بعض کو غلط ثابت کرنا۔ تو کیا یہی مقاصد فن کے بھی ہیں؟ المجن لوگ کہیں گے کہ ہاں۔ لیکن فن کی تاریخ اس فیصلے کا ابطال کرتی ہے، کیوں کہ حالات پیدا کرنا یا پہلے سے موجود حالات پر اثر انداز ہونا۔ ایسے کام ہیں جو کسی منصور ہے، کسی تنقیبی سرگرمی، کسی لاچی عمل کا تفاہنا کرتے ہیں۔ فن کا معاملہ یہ ہے کہ وہ منسوبہ بندی سے مخالف اور خارجی تنقیبی سرگرمیوں سے مادرا ہے۔ آڈن نے یہ لش کی موت (جولزی ۱۹۳۹) پر جو مرثیہ کہا تھا اس کا ایک اقتباس ہے:

پاگل آئر لینڈ نے تمہارا دل دکھا کر تھیں شاعر بنا دیا اور آئر لینڈ کا پاگل پن اور اس کا موسم اب بھی دیسا ہی ہے کیوں کہ شاعری کے ذریعہ کچھ واقع نہیں ہوتا۔ یہ زندہ رہتی ہے، اپنی تخلیق کی وادی میں، جہاں سر کاری حکام کبھی مداخلت کرنے لسند نہ کریں، یہ رہتی ہوئی جزو بکی جانب نکل جاتی ہے، تھنایتوں کے دسیع گھیتوں، مصروف غمروں اور خام شہروں سے ہوتی ہوئی، جن میں ہم اعتقاد رکھتے ہیں اور جن میں مرتے ہیں۔ یہ زندہ رہتی ہے، واقع ہونے کے ایک طریقے، ایک مذکوری حیثیت سے۔

لہذا شاعری اپنے وجود کی آپ پابند ہے، اس کی دنیا میں چیزوں واقع ہوتی ہیں، لیکن خود اس کے ذریعہ کچھ برپا نہیں ہوتا۔ اس نظم کے تقریباً ۲۵ سال بعد لوٹیں لیکنیں کامر شیر (ستمبر ۱۹۶۲) نکتے ہوتے آڈن نے اپنی بات پھر دہراتی کہ شاعری کوئی شہر نہیں ہے جسے کوئی سیاح جلد جلد شکسپیر پر بیٹھ کر گھوم لے، کوئی ناول نہیں ہے جس کی تلفیض ہر کے گھوٹ

## ایجاد و نفی

انعام یا ڈرامی نہیں ہے جسے زینت اور گھنٹ کے لیے دیوار پر آؤیزاں کیا جاسکے۔ یہ اب بھی اس بات پر اصرار کرتی ہے کہ یا تو مجھے پڑھو یا پھر نظر انداز کرو۔ نیچ کا کوئی راستہ نہیں یعنی شاعری کا کام داخلی دنیا کا کام ہے، اس کے لیے کوئی فارمولہ، کوئی گاہٹ بک، کوئی حوالہ کام نہیں آتا۔ لیکن اگر یہ صحیح ہے تو پھر شاعری شخصیت سیاست کے وجود کے انکار لازم آ جاتا ہے۔ یعنی اس بات سے انکار لازم آ جاتا ہے کہ شاعری کے وجود ہو سکتے ہیں، ایک سیاسی اور ایک شاعرانہ۔ پھر سیاسی غزل کی اصطلاح یا تغیر صوری ہے یا بے معنی ہے۔ یہاں پر کامیوں کا خیال آتا ہے جس نے نادل کے بارے میں کہا ہے کہ اس کی ہیئت کا مسئلہ صرف یہ ہے کہ موجودہ دنیا کے خلاف فن کار کے احتجاج کا اہم ادارکرنے ہی بات شاعری کے بارے میں بھی بھی جاسکتی ہے، لیکن اس سے یہ نتیجہ نہیں نکلا کہ احتجاج عمومی نوعیت کا ہو گایا اس کی وجہ تک احتجاج کے زمرے میں ہے، شاعری ہے۔ سی۔ ایم۔ بورا نے بڑی عمدہ بات کی ہے کہ عمومی اور سپلک واقعات کے بارے میں بھی شاعری ہو سکتی ہے اور ان واقعات کو بھی شاعری کا ممنوع بننے کا اتنا ہی حق ہے، جتنا کسی اور ممنوع کو، لیکن شاعری کو اپنا کام کرنا چاہیے لیکن ان موضعات پر بھی شاعری کو شاعری ہی رہنا چاہیے اور کسی کم تر درجے کے ذریعہ اخہار (شلاً) صحافت یا رائے زندگی کا کام نہ کرنا چاہیے۔ شاعری بھی بھی کسی تہذیب میں بھی ایسے سطحی لیکن بظاہر پر اثر نصوروں کا اظہار نہیں رہی ہے جیسیں بورا نے *comfortable universals*

کہا ہے۔ اب انشانے کہیں لکھا ہے کہ یہ جاننے کے لیے کہ استمار و استعمال بڑی چیزوں ہیں، کوئی ملکہ جانا ضروری نہیں۔ لیکن ان سے بھی غلطی ہے ہوتی کہ انہوں نے یہ سمجھ لیا گہ میں پر کہ دنیا، یعنی اس طرح کے اطمینان بخش کائناتی نتائج کو بیان کر دینے سے کہ استمار بڑی چیز ہے یا زندگی کی نتیجے کو مصنفو ط کرو، شاعری بھی بن جاتی ہے۔ شاعری سے اطمینان بخش کائناتی نتائج کو مل بھی سکتے ہیں اور نہیں بھی مل سکتے۔ اس کا شاعری سے کوئی بنیادی تعلق نہیں۔ بنیادی مشکل یہ ہے کہ شاعری کام کون سا کر رہی ہے۔ اگر اس سے صحافت کا کام لیا جائے تو زیادتی ہے۔ مولانا محمد علی جوہر کی سیاسی شخصیت ہمارے حافظہ میں اب بھی زندہ ہے اس لیے ہم یہ فرض کر لیتے ہیں کہ ان کی شاعری بھی ان کی سیاسی شخصیت کی طرح ہے گیر اور گھری ہو گی۔ اور سیاسی بھی ہو گی۔ حالانکہ یہ ضروری نہیں کہ سیاسی آدمی سیاسی شاعری بھی کرے۔

یا غیر سیاسی آدمی شاعری نہ کرے۔ محمد علی جوہر کی شاعری میں سیاسی رنگ کم ہے، مذہبی رنگ زیادہ۔ بینادی حیثیت سے ان کا کوئی اسلوب نہیں، کیوں کہ انھوں نے شاعری کوفن کی حیثیت سے شاید کبھی انگیز نہیں کیا بلکہ اسے زیادہ منظوم انہمار خیال کے لیے ہی استعمال کرتے رہے۔ لیکن اس کے باوجود ان کی شاعری خاص انہمار خیال (مشائخ فرعلی خان) کی شاعری سے مختلف ہے۔ ان۔ مرشد نے وزیر آغا کے نام ایک خط میں لکھا ہے کہ جو سیاسی مناسیں ففر علی خان کے بیہاں صاحافت نظر آتے ہیں ویسی اقبال کے بیہاں دل جسجوڑنے والی شاعری بن جاتے ہیں۔ ان کے خیال میں یہ سارا معاملہ عنیشیل کی کار فرمائی ہے۔ یعنی اقبال عنیشیل کو کام میں لاتے تھے، اس لیے وہ شاعری لکھتے تھے اور ففر علی خان خیال کو کام میں لاتے تھے اس لیے وہ صاحافت لکھتے تھے۔

لیکن معاملہ اتنا سادہ نہیں ہے۔ محمد علی جوہر کے بیہاں بھی عنیشیل کی کار فرمائی (کم سے کم طبع پر) بہت کم نظر آتی ہے۔ ظاہر ہے کہ ان کی شاعری اقبال کی شاعری جیسا مرتبہ و سمت یا گھرائی نہیں رکھتی۔ لیکن اپنے بہترین نوحوں میں وہ ففر علی خان سے بہتر لقیناً ہے۔ یہ معاملہ محض اس بات سے متعلق نہیں ہو سکتا کہ محمد علی جوہر پنچ سیاسی مصنوعات میں جس شدت سے پیوستہ تھے اور (ہندی والوں کے بقول) سیاست جس حد تک ان کے لیے بھوگی ہوئی بر قی ہوئی حقیقت تھی اتنی ففر علی خان کے لیے نہیں تھی۔ جوش کی سیاسی شاعری میں سیاست بر قی ہوئی حقیقت کی حیثیت سے باسکل محدود ہے۔ پھر بھی اگر جوش زندہ رہیں گے تو اپنی دوچار اچھی سیاسی نظموں کی بنا پر۔ لہذا اس معاملے کی چجان میں ذرا اور گھرائی میں جاکر کرنی ہوگی۔

یہ نے اور کہا ہے کہ محمد علی جوہر کا اپنا کوئی اسلوب نہیں ہے۔ زبان و بیان کے اعتبار سے بھی وہ بہت پکے نہیں ہیں۔ انھوں نے خود لکھا ہے کہ غرب لیں محض میری دوست انسانی اور پاکوئی کے لیے ہیں۔ یعنی انھوں نے شاعری کو بطور دلپن نہ سیکھا نہ برتا۔ ان کی شاعری میں ایک طرح کی شدت اور بے تکلفی ضرور ہے۔ لیکن کسی ذاتی اسلوب کی کوشش یا کسی پہلے سے موجود اسلوب کے اتباع کی سی نہیں ملتی۔ غالباً کی زمین میں بہت سی غزلوں اور اچھی خاصی نادرستی کے اسلوب پر غالب کا پرونوظر نہیں آتا۔ کہیں وہ داع و میر کی یاد دلاتے ہیں، کہیں حرست مولانا تو کہیں مومن کی جھلک دکھاتے ہیں اور کہیں وہ محض منظوم رائے زنی کرتے ہیں۔ بے تکلفی اور دل کی بات آسانی سے کہ دینے کی جیلتیں

سادہ مزاجی کا انہار کرتے ہیں۔ ان کی سیاسی شاعری یعنی وہ شاعری جس میں سیاسی موضوع یا حوالے نظر آتے ہیں اس جگہ اور اس حد تک کامیاب ہوتی ہے جس جگہ اور جس حد تک وہ ان کی اپنی واردات کے ساتھ الگ تمام دنیا کی نہیں تو کسی اور کی واردات کا رنگ امتیاز کرتی ہے۔ مثال کے طور پر ترکوں کی فتح سرزمی سے بطور مسلمان مجھے جنتی بھی خوشی ہو اور اس خوشی کی وجہ سے مجھے ان اشعار سے جنتی بھی ہم دردی ہو گم ہے۔ لیکن شاعری کا تعامل یہ ہے کہ وہ اپنوں کے علاوہ دوسروں کو بھی یقین کی دولت غصتی ہے۔ ترکوں کی فتح مسلمانوں کے لیے صرف افراد ہو گی۔ لیکن جب تک اس فتح کو کسی ایسے وقوع کے طور پر نہ پیش کیا جاتے کہ وہ وقوع خود اپنی جگہ پر صرف افراد بن جائے، اس موضوع پر تکمیل ہر ٹی شاعری محض منظوم انبہار خیال رہے گی، شاعری نہ ہو گی۔

عالیٰ میں آج دھوم ہے فتح بین کی سن لی خدا نے قیدی گوشنے شین کی  
سیطان جلد باز کا جادو نہ چل سکا تفسیر آج ہو گئی کسیدی میتین کی  
ایمان واقعی ہو اگر غیب پر تو پھر بوآتے ہر امید سے حق یقین کی  
بیرا مطلب یہ ہے کہ موضوع سے ہم دلادی شاعر اور قاری میں مشترک ہو تو بھی شاعری کا وجود میں آنا ضروری نہیں۔ کولرج نے درست لکھا ہے کہ کسی بڑی سے بڑی نظم کو بھی ہم پامال کر سکتے ہیں اگر ہم اصل روح کا خیال نہ رکھیں جس نے اس نظم کو جنم دیا۔ اس ہجے کو نہ دیکھیں جس میں وہ ہی گئی ہے۔ ان رسوم کا خیال نہ رکھیں جن کی وہ پابند ہے لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ شاعری کی واضح اور ظاہر شدت خلوص ہی نظم کے لیے کافی ہے۔ اسی لیے کولرج ہجے کا بھی ذکر کرتا ہے، یعنی اس تاثر کا جو اس نظم سے پیدا ہوتا ہے۔ اگر تاثر تبلیغ یا محض جوش یقین کا ہے تو ضروری ہے کہ جس چیز کی تبلیغ کی جا رہی ہے یا جس چیز پر یقین کا انہار کیا جا رہا ہے اس میں سب لوگوں کو یقین ہو، یا اگر یقین نہ ہو تو نظم کی حد تک وہ یقین پیدا ہو جاتے اور عدم یقین معطل ہو جاتے۔ اسی کو کولرج شاعری کا مخصوص تعامل کہتا ہے۔ یعنی عدم یقین کا تعطل میڈرج ذیل شریں یقین اور حق یقین کی بات تو ہے ہے ایمان واقعی ہو اگر غیب پر تو پھر بوآتے ہر امید سے حق یقین کی  
لیکن شاعر کے واضح اور ظاہر خلوص کے باوجود یہ شعر عدم یقین کا تعطل نہیں پیدا کرتا کیوں کہ اگر یقین منطق کا محتاج نہیں تو عدم یقین بھی منطق کا محتاج نہیں۔ شاعر، مارے عدم یقین

کو محظل یا منسوخ کرنے کے لیے غیر منطقی یا لامنطقی طریقے استعمال کرتا ہے۔ جہاں زور بیان اور جوش بیان اور منطق کی بات آئی، قاری کا عدم یقین اور بھی زور مارنے لگتا ہے۔ اس وجہ سے قصیدہ نگار شاعر اس وقت کامیاب ہوتا ہے جب وہ ہم پر ظاہر کر دیتا ہے کہ میں آپ کے یقین کو نہیں بلکہ آپ کے تحسیل کو متحکم کرنا چاہتا ہوں۔ قصیدے میں بیان کردہ "حقائق" کی سچائی کسی کے درمیان مشرک نہیں ہوتی، حتیٰ کہ مدد و حجہ بھی جانتا ہے کہ یہ سب خرافات ہے، بکواس ہے، حقیقت نہیں۔ پھر بھی قصیدہ اگر شاعری بتا، تو اسی لیے بتتا ہے کہ شاعر آپ کی منطق کو بر انجیخت نہیں کرتا۔ یہیں پر وہ رسم بھی کام آتے ہیں جن کا کولرج نے ذکر کیا ہے۔ غزل کے بھی بعض رسم مقرر ہیں اور اسی لیے میں نے شردہ، ہی میں کہہ دیا ہے کہ تقریباً تمام غزل تھوڑی سی محنت اور معنی بینی اور لفظ شناسی کی مشت کے بعد سیاسی بھی) لمحظا رہے میں نے صرف سیاسی نہیں کہا، سیاسی بھی کہا ہے) قرار دی جا سکتی ہے۔ محمد علی جوہر اور ظفر علی خاں میں یہی فرق ہے کہ محمد علی جوہر کی بہترین شاعری ان رسم کے اندر ہے جو اس وقت غزل کے لیے مقرر تھے۔ جہاں وہ دائروں سے باہر نکلے وہ عمومی سطحیت اور نعرہ بازی اور نشریت کا شکار ہو جاتے ہیں۔ مثلاً یہ شعر دیکھیے جو بظاہر غزل کے رسم کے اندر ہے۔

تجھے ہے قوت بازو پر غرہ حسن پر ہم کو  
نگاہے زور تو سارا تری قدر کہاں تک جے

لیکن غزل کے مزاج شناس جانتے ہیں کہ شتر کی اساس "قوت بازو" پر ہے جو معشوق کی رسم میا تی صفت نہیں ہے۔ معشوق خون خرا با کرتا ہے لیکن زور بازو کے بل بوتے پر نہیں بلکہ زور حسن کے بل بوتے پر۔ دستِ بازو سے قاتل اور زورِ بازو سے قاتل کی بات بھی اگر ہوتی تو اس کے حسن کے حوالے سے، پہلوان کے طور پر نہیں۔ شعر زیرِ بحث میں دو امریع معشوق کو پہلوان ثابت کر کے اسے غزل کی روایت سے خارج کر رہا ہے لیکن جب غزل کی روایت سے خارج ہو گیا اور کسی دوسرے فریم میں نہیں آ رہا ہے تو پھر شعر باتی سز رہا۔ صرف ایک مبارز طلبی رہ گئی۔ اس طرح سیاسی شاعری میں سے شاعری مہما ہو جاتی ہے۔ اور محض سیاست، وہ بھی ایک وقتی تاثر کی شکل میں یا تی رہ جاتی ہے وہی حالت مندرجہ ذیل اشارہ کی ہے۔

## اثبات و نفي

چند روزہ عیش ہے یہ جنت شداد کا اس طرح ہرگز نہ ہو گا فیصلہ بعذاد کا شداد کی جنت غزل کی رسومات میں داخل ہے، لیکن بعذاد کی مناسبت کے باوجود دشمن عرض اخباری بیان ہے۔ کیوں کہ جنت شداد کا تذکرہ کسی شعری تجربے یا کسی رسومیاتی بیان کے لیے نہیں بلکہ ایک سیاسی اور غیر شعوری نتیجہ تکالیفے بلکہ اس نتیجے کا اعلان کرنے کے لیے کیا گیا ہے۔ مشکل یہ آپڑی ہے کہ جب کسی پلک و اتنے کا مخصوص طور پر ذکر کیا جاتا ہے تو شرعاً عقول پورا ”کسی کم تر درجے کے ذریعہ اظہار“ کا نہ صریح معلوم ہونے لگتا ہے اور جب کسی دانتے کا ذکر مخصوص طور پر نہ کیا جائے تو شرعاً ایک عمومی بیان ہو جاتا ہے جس کو سیاسی رنگ دے سمجھ سکتے ہیں اور نہیں سمجھ۔ مثلاً مندرجہ ذیل شعر غزل کی روایت میں ہے لیکن اس کا بیان اتنا عمومی ہے کہ اسے سیاسی معنی دیے جائیں یا نہ دیے جائیں کوئی فرق نہیں پڑتا ہے اس پر کیا موقوف کراور بھی ظلم نہ کر پچھے بھی باقی ہو جو قائم حوصلہ بے داد کا اس بات سے قطع نظر کش رسمی ہے، اس کے سیاسی معنی اس قدر عمومی اور پتله ہیں کہ اس شعر کا یہ سی ہونا نہ ہونا بر ابر ہے۔ اب مندرجہ ذیل شعر دیکھئے۔ یہ بھی ایک مخصوص دانتے پر ہے، لیکن اس میں شر کار نگ آگیا ہے۔

قید ہے قید غلامی دو برس کی تیکیا دیکھو کب ہو خاتمة اس قید بے میعاد کا قید بے میعاد اور قید غلامی کے سیاسی معنی ظاہر ہیں۔ یہ فقرے غزل کی روایت میں بھی اغلیں ہیں۔ اس طرح شعر کا سیاسی پہلو ظاہر ہو گیا اور روایت بھی برقرار رہی۔ لیکن یہ اعلاء درجے کا شعر نہیں ہے کیوں کہ اس کے معنی بہت دور تک جاتے ہیں اور نہ اس کے الفاظ میں کوئی نئی ایسا حسن ہے جو اس کا ذاتی یا اضافی حسن بن جائیں۔ کسی مقررہ موقعہ پر (مثلاً کسی مدت کے لیے سزاے قید ملنے پر) یہ شعر پڑھا جائے اور پڑھنے والا غلام ملک کا باشندہ ہو تو شعر کی اثریت میں اضافہ ہو سکتا ہے۔ لیکن وہ اثریت جو خارجی حالات و شرائط کی اس وجہ محتاج ہو کہ اس کا وجود ان حالات و شرائط پر مخصوص ہو، شعر کی خوبی نہیں ہو سکتی۔ وراسل محمد علی جوہر کی سیاسی شاعری بھی اسی وقت شاعری کے زمرے میں آتی ہے جب وہ مذہب کو سیاست کے پس منظر میں یا سیاست کو مذہب کے پس منظر میں دیکھتے ہیں۔ ان کی زیادہ تر کامیاب شاعری میں سیاسی موضوعات کو مذہبی استعاروں میں یا مذہبی موضوعات کو سیاسی استعاروں میں بیان کیا گیا ہے۔ مثلاً غلامی کے موضوع پر یہ شعر دیکھیے۔

بت پرستی کا نشان طوق غلامی کم ہے کیا ضروری ہے کہ قشیدہ بھی ہو؟ بارجی ہو  
یعنی یہاں وہ غلامی کو کفر کے برابر گردان رہے ہیں۔ اسی طرح انہوں نے امام حسینؑ  
کو استعارہ بنانکر اپنے بہترین اور مشہور ترین شعر کہے ہیں۔  
قتل حسین اصل میں مرگ یزید پر ہے اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کربلا کے بعد  
ستم سے پچھہ نہ ہوا اب کھلاستم گپر ابھی کچھ اور بھی باقی ہے قتل عام کے بعد  
فرصت کے خوشامد شمر و یزید سے اب اوناں پر یزدی پنج تن کہاں  
پیغام ملائھا جو حسین ابن علیؑ کو خوش ہوں وہی پیغام قضاہیر لیتے ہے  
خود خضر کو شیر کی اس تشدیلی سے مسلمون ہوا آب بغا اور ہی کچھ ہے  
لیکن مذہب اور سیاست کا یہ اجتماع محمد علی جوہر کے یہاں ہمیشہ اتنی تکمیل کے ساتھ نظر نہیں  
آتا۔ ان پر مذہبیت کا جوش طالب ہے اور یہ کہا جاسکتا ہے کہ محمد علی جوہر کی مذہبی شاعری  
ان کی سیاسی شاعری سے بہتر ہے۔ جہاں وہ سیاسی افکار و نظریات یا صورت حالات کے  
بجائے صرف ذاتی حوالے سے جسمیہ شاعری کرتے ہیں وہاں ان کی عام سطح بلند ہو جاتی ہے  
لیکن شاعرانہ حقیقت اور عام منطقی حقیقت میں فرق نہ کرنے کی وجہ سے شعر میں ایک خوش  
گواری تیزی کے باوجود دو کثی نئی حقیقت ساتھ نہیں آتی۔

گراں ہواب تو شاید سرگل بھی  
پچھا ایسے ہو گئے خوگز قفس کے  
ٹپڑ جائیں کہیں دونوں کے چکے  
نہ پڑ جائیں کہیں دونوں کے چکے  
اس گنہ گار کو اک روز جزا اور ہی  
فیصلہ کر بھی چکو جسم اقراری کا  
سرور کیف لاخزن کو بشر سے عیان پایا

بیس سیاست کا طالب علم نہیں ہوں اس لیے محمد علی جوہر کی سیاسی سوجھ بوجھ یا بالصیرت  
کے بارے میں کوئی رائے نہیں دے سکتا۔ لیکن ان کی سیاست میں ایک طرح کی سیما و شی  
اور بے قراری ضرور تھی۔ سیما و شی اور بے قراری ان کی شاعری میں اچھا اور بُرا دونوں  
اثر رکھتی ہے۔ مثلاً اسی سیما و شی کی بنا پر وہ منفرد اسلوب نہ اپنا سکے نہ ایجاد کر سکے۔ لیکن  
اسی کے باعث ان کی تمام شاعری حرکت اور بے حدی اور شور کے استعاروں اور پیکروں سے  
بھری ہوئی ہے۔ یہ ضرور ہے کہ وہ غائب کی طرح نئی نئی صورتیں نہیں پیدا کرتے۔ ان کا ذہن

## آشات و فنی

حقیقی طور پر استعاراتی نہیں ہے، جیسا کہ میں نے اوپر کہا ہے، وہ شاعر اذ حقیقت واقعی  
یا منطقی حقیقت میں فرق نہیں کرتے، جب کہ اس فرق کے بغیر یا اس کے احساس کے بغیر  
استعارہ وجود میں نہیں آتا۔ لیکن استعارہ کی اس کمی کو محمد علی جوہرنے تکرار کے ذریعہ ایک  
حد تک پورا کر لیا ہے۔

دستِ وحشت سے شکایت پاؤ کے چھالوں کو ہے

دل میں کھٹکا جا کے ہر دہ خار جو دامن میں تھا

قابلِ جوہر کے ہاتھوں سے نہ چھوٹا حشر تک

کس بلا کا خون ظالم کی رگ گردن میں تھا

ہوا تھا قیدِ فصلِ گل میں بور رغ اس کو گلشن میں

قفس سے چھٹتے ہی صیدِ غشم بور خزان پایا

تجھ سے مقابلے کی کے تاب چڑے میرا ہو بھی خوب ہے تیری خان کے بعد

اک شہر آرزو پہ بھی ہونا پڑا تجھل ہل من مزید کہتی ہے رحمتُ عاکے بعد

لذت ہنوز مائدہِ عشق میں نہیں آتا ہے لطف جرم تمنا سزا کے بعد

الگ الگ اشعار میں یہ کیفیت اتنی نمایاں نہیں ہوتی جب تک پورے کلام کا بہی یک وقت مطالعہ

کرنے پر نمایاں ہوتی ہے۔ محمد علی جوہر بڑے شاعر نہیں تھے لیکن وحدت تاثر کی حد تک وہ

شاعری کا حق یعنی ادا کر دیتے ہیں۔ انھوں نے سیاست کی دنیا میں اپنے لفتوش قدم اس تدری

نمایاں چھوڑے ہیں کہ باقی اور میدانوں میں انھیں کسی نشان کی ضرورت نہ تھی۔ یہی بات ان

کی بہت ساری شاعری آج بھی پڑھنے کے لایت ہے۔

# جال شاراختہ اور نیا استعارہ

محمد حسین آزاد نے ذوق کے بیان میں لکھا ہے کہ جب وہ اپنا مشہور قصیدہ ٹو  
ز ہے نشاط اگر کیجئے اسے تحریر  
نقلم کر رہے تھے تو ان کا طریقہ یہ تھا کہ شعر کہ کہ کسی کو لکھواتے جاتے تھے جب  
وہ اس شعر پر پہنچے ہے

ہوا پر دوڑتا ہے اس طرح سے ابر سیاہ کہ جیسے جاتے کوئی فیل مت بے زنجیر  
تمام سنتے والوں نے بے ساختہ داد دی - ذوق آب دیدہ ہو کر بولے : ہاں میاں بیرون ٹھپلا  
ہے اور اس کی جوانی ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ برساتی ہوا میں تیزی سے اڑنے والے بادوں  
کے یہ فیل مت بے زنجیر سے بہتر تشبیہ یا پسکر مشکل سے دست یاب ہو گا۔ اسی وجہ سے جو ان  
سال اقبال نے بھی ہمیں پیکر شوری یا غیر شوری طور پر لے اڑا یا  
ہائے کیا فریط طرب میں جھومنتا جاتا ہے ابر فیل بے زنجیر کی صورت اڑا جاتا ہے ابر  
حالانکہ مثاثی اور نومشی کافر ق دافع ہے اگر ابر جھومنتا جا رہا ہے تو فیل بے زنجیر کی صورت  
اڑ نہیں سکتا۔ جھومنے کی رفتار اور ہے، بے زنجیر دوڑنے کی رفتار اور۔ پھر ہائے کا لفظ یہاں فضول  
او رجع برائے بیت ہے۔ ان باؤں کا تذکرہ میں یوں ہی نہیں کر رہا ہوں مقصود یہ ظاہر کرنے ہے  
کہ عمر کے ساتھ سامنہ شاعر کی مثاثی میں اضافہ تو ہوتا ہی ہے اس کے داخلی ارتقا کی بھی مزیدیں  
ملے ہوتی رہتی ہیں۔ اب یہ شاعر کی تقدیر یا اس کی صلاحیت اور قوت پر مخفر ہے کہ اس کا ارتقا  
عرصہ تک قائم رہے۔ دیر میں شروع ہوا یا کچھ برسوں ہی میں تمام ہو جاتے۔ غالباً کو دیکھیجے کہ  
وہ یہیں ایکس برس کی عمر میں ہی اپنا بہترین اسلوب دریافت کر پچکے تھے اور ان کے بعثی پچاس

سال اسی کو مزید سوار نے سجانے میں گزرے۔ ان کی صلاحیت اس قدر غیر معمولی تھی کہ دماغی، ذہنی اور تخلیقی ترقی کے ود مدارج جو دوسرے شہر سے برسوں میں طے نہیں ہوتے انہوں نے ایک مختصر عرصے میں تمام کر لیے اور اس کے باوجود ان کے یہاں آخر عمر تک کسی اخلاط کا احساس نہیں ہوتا اس کے برخلاف مجاز نے اپنی چھوٹی مولیٰ تخلیقیت کے پورے امکانات بہت جلد خاہر کر دیے اور اس کے بعد ان کی شاعری کا سرچشمہ ہی خشک ہو گیا۔ راشد آخر عمر تک ترقی کرتے رہے اور الگ چہ ان کی شروع کی نظموں میں بھی جیرت انگریز فن کارانہ بوغت ملتی ہے لیکن آخر کی نظموں کو دیکھ کر یہ احساس ہوتا ہے کہ ”خود کشی“ اور ”استقامہ“ جیسی نظموں کا شاعری ”لے غزال شب“ اور ”آرزو را بہبہ ہے“ جیسی شاہ کا نظموں کا شاعر بن سکتا تھا۔

ترقی پسند شاعر کے ارتقا کی داستان بیشراہم ناک ہے۔ ان کے سامنے کوئی واضح فن کارانہ معیار نہ متابکہ وہ سماجی اور سیاسی تھا صنوں کو فن کارانہ معیاروں کا بدل سمجھتے تھے۔ لہذا ان کی شاعری میں جو تبدیلیاں آئیں وہ اکثر خارجی ضرورتوں کے تحت آئیں، فن کارانہ ارتقا کا حوالہ ان میں نہ تھا۔ شروع شروع میں ترقی پسند شہر کو سستی رومانی نظمیں لکھنے سے عارضہ تھا۔ مجاز، ساحر، سردار، مخدوم، لیغی، جان شار اختر اور خود نیشن جو ان تمام شاعر کے مقابلے میں جذبات کا بے محابا اٹھا رہت کم کرتے ہیں، کوئی اس عیب سے یکسر خالی نہیں۔ عشق میں انقلاب کی آئیں جسی دہنی رویے میں کسی تبدیلی کی بنا پر نہیں بلکہ اس وجہ سے ہونی گہ خالی خوبی عشقیتی شاعری سے کوئی سیاسی کام نہیں یا جا سکتا۔ غزل سے ترقی پسندوں کا احتراز بلکہ اس کی تحریر اس بنا پر نہیں تھی کہ اس میں عشقیتی جذبات کا اٹھا رہتا ہے بلکہ اس بنا پر کہ اختر حسین رائے پوری وغیرہ نے یہ دریافت کریا تھا کہ غزل کا مزاج جائیگر دارانہ ہے اس لیے اس کے ساتھ میل جوں اچھا نہیں ہے، اسی طرح ترقی پسندوں نے آزاد نظم کو اروہ شاعری کے چہرے پر بد نہاد اغ اس لیے نہیں کہا کہ اس میں فن کارانہ اٹھا رکی قوت نہیں بلکہ اس لیے کہی۔ ایں الیٹ وغیرہ ہی سے جو جت پسند آزاد نظم کے داعی اور مبلغ تھے۔ ترقی پسند بوطیما آزاد نظم اور غزل کو قبول کرنے پر بڑی مشکل سے راضی ہوئی اور وہ بھی اس وجہ سے کہ جب آزاد نظم بڑے سے بڑے مزਬی ترقی پسند شاعروں نے کھلے بندوں بر تنا شروع کر دی اور جب غزل کی کثیر اچھت شاعری کے ذریعہ سیاسی مفہوم کے اٹھا رکی آسانیاں نظر آئیں تو ترقی پسند بوطیما کے پاس کوئی چارہ نہ رہا۔ ورنہ اس بات کی کہ ترقی پسند نظر پر شرکی واضح فن کارانہ معیار سے علاقہ نہیں رکھتا اس کی ایک دلیل اختر حسن

کا کافی اعظمی کی کتاب "آوارہ سجدے" پر تبصرہ ہے جو "گنگو" میں شائع ہوا ہے۔ اختر حسن نے کینی کی خالص سیاسی اور ہنگامی نظموں کے بارے میں دبی زبان شمارہ ۹، ۱۰ سے کہا کہ ان کے جوشی لغتوں میں کوئی شکنہ نہیں لیکن مستقل شعری قدر نہ رکھتے اور موضوعات کی محدود جیشیت کے باعث ان کی شاعرانہ تیمت شتبہ ہے تو اس پر سردار جعفری نے یہ مختصر لیکن تکمیل نہ فوٹ دیا ہے کہ اداہ اس لائے سے متفق نہیں ہے۔

یہ بات اپنی جگہ بالکل درست ہے کہ ہرزمانے کی شاعری کی طرح ترقی پسند شاعری کا بھی بڑا حصہ بے جان اور شاعری کے دائرے سے خارج ہے اور ہرزمانے کی شاعری کی طرح ترقی پسند شاعری کا بھی ایک محقق حصہ نہایت خوبصورت اور اچھی شاعری کے زمرے میں اعلیٰ ہے۔ بنیادی بات یہ ہے کہ ترقی پسند شعر کی اچھی شاعری ان کے نظریے کی وجہ سے نہیں بلکہ اس کے باوجود ہے، ورنہ نظریاتی جیشیت سے تو اختر حسین رائے پوری کا خیال بالکل درست تھا کہ غزل کا مزاج جاگیر داہنہ اور اس کی غرماں اخلاط ہے (یعنی ترقی پسند نظریے کی روشنی میں یہی نتیجہ ملتا ہے) یہ ترقی پسند شعر کی سلامت طبع تھی جو اپنیں کھینچ کر اپنے کرکی طرح غزل کی طرف می آتی۔ آئے وہ جس راستے سے ہوں لیکن پہنچے شیک جگہ پر۔ کیوں کہ غزل نے ان کی شعری کائنات کو اپنی مخصوص دسعت و وقار سے روشناس کرایا۔

کہنا بھی یہ تھا کہ ترقی پسند شاعروں کے یہاں شعری ارتقا یا انحطاط کی ان منزلوں کو تلاش نہیں کیا جاسکتا جو عام طور پر شعرا کے یہاں نظر آتی ہے ان کے یہاں خارجی دباؤ داخلی اپنے پر اکثر حادی رہا ہے۔ لہذا ان کا میلان کبھی کسی طرف رہا ہے تو کبھی کسی اور طرف۔ ایسی صورت میں ان کے بہترین شعرا کے یہاں اچانک شگفتگی کے منظر اکثر دکھائی دیتے ہیں (شگفتگی یہاں افرادی کی خد نہیں بلکہ کھل اٹھنے کے معنی میں ہے) جاں شاراختر کی تازہ غزلیں اسی کی بین مثالیں ہیں۔ جاں شاراختر کے بارے میں ایک حالیہ انگریزی مضمون میں کہا گیا ہے کہ وہ ما رکسی نظریہ ادب کے پابند ضروریں لیکن اس پابندی کے باوجود وہ سکنند اور مشروط طرز احاس و اظہار کے تائل نہیں۔ میں نہیں کہتا کہ اگر یہ مضمون اُردو میں لکھا گیا ہوتا تو اس میں یہ بات کس طرح کبھی جاتی کیوں کہ ہماری زبان میں ترقی پسند نظریہ شعر کی جس صورت کو سرکاری ترقی پسندوں نے قبول اور راجح کیا ہے اس کی رو سے الفزادیت بہت بڑا گناہ ہے کیوں کہ الفزادیت disruption اور الفزادی سچائیاں جھوٹی ہوتی ہیں۔ اسی وجہ سے سردار جعفری کا خیال ہے کہ <sup>disruption</sup> <sub>conformity</sub> یعنی کہتے

کوئی بُری چیز نہیں، جب الفراودی سچائیوں کو فروغ ہو گا تو تمہاری بہت افرادی بھی ہو گی۔ ظاہر ہے کہ افرادی نظم و ضبط کے منافی ہے۔ سیاسی اعتبار سے تنظم و ضبط بڑی عمدہ چیز ہے لیکن ادب کامیابان سیاسی الکھاڑا تو ہے نہیں، یہاں تو طبع طبع کی بولیاں رائج ہونا لازمی ہے۔ مشکل یہ ہے کہ سکون بند ترقی پسندی کا عقیدہ یہ ہے کہ الفراودی سچائیاں ادب سے گزر کر سیاست میں بھی در آتی ہیں حالاں کہ یہ خیال درست نہیں، کم سے کم اس حد تک کہ ادب سے لطف اندوز ہونے کے لیے کسی شخصوں عقیدے پر کار بند ہونا ضروری نہیں آگر میں صوفی نہ ہوتے ہوتے بھی روی کا ہندو نہ ہوتے ہوتے بھی گیت گو دند کو اوسی کی تھوک نہ ہوتے ہوتے بھی دستہ الفکر کو پڑھدا اور پسند کر سکتا ہوں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ میری الفراودی سچائیاں کچھ بھی ہوں نہ دوسروں کی سچائیوں سے اس طرح متمارب نہیں ہوتیں کہ ایک سچائی دوسری کو منوخ یا مجرد حکم کر دے۔ جان شارا ختر کا بھی یہی معاملہ ہے۔ ذاتی طور پر وہ مارکسی ہیں اگر بمحض سے پوچھا جائے کہ سیاست کی طرح پر میرے کیا عقائد ہیں تو میں بلا تکلف دو ایس پر بیانیں بازو کو ترجیح دوں گا۔ میں خود کو برٹنڈر میں طبع لبرل سو شکست بھتا ہوں دیں اور بات ہے کہ بایم سیاسی نقطہ نظر والے برٹنڈر میں طبع لبرل کے نام سے بھی اسی طرح بدکیں گے جس طبع سارنہ پر لا جوں سمجھتے ہیں) لیکن اس بات کی پرواکیے بغیر کہ بعض لوگوں کی نظر میں انہیار ذات یا فردیت کا احساس ایک disruptive رجمان ہے، میں اپنے اس حق کا اعلان کروں گا کہ انہیار ذات اور احساس فردیت پر تمام چیزوں کو موڑ کروں۔ میں جان شارا ختر سے اس بات کی توقع نہیں رکھتا کہ وہ سائنس سال کی عمر میں generation gap کو پار کر لیں گے اور نہ میں پچاہتا ہوں کہ وہ اپنے سیاسی عقائد ترک کر دیں بلکہ میں تو یہ چاہتا ہوں کہ وہ اپنی فردیت کا انہیار اپنے عقائد کے ساتھ ساتھ کریں تاکہ گران گوش اور گران خواب نقادوں کی بے خبری کم ہو۔

نشی غزلوں کے جان شارا ختر اور گھر آنگن کے جان شارا ختر کو اس خیال سے ایک نہ سمجھا چاہیے کہ دونوں میں روایتی جذبے کی جگہ ذاتی جذبے کا انہیار ہے۔ گھر آنگن کی شاعری اپنی تمام سادگی اور مخصوصیت اور باتیں گھر بلوں کے باوجود محدود اور اکھری شاعری ہے اس میں مقایی استعارے کے سوا کوئی دیسیع استعارہ یا ایسندگی کا کوئی پیچیدہ بھرپور نہیں ہے۔ اس کے برخلاف غزلوں میں مقایی استعارہ بہت کم ہے اس کی جگہ دیسیع تر استعارہ تلاش کرنے کی ایک سلسلہ کو شش ہے دیسیع تر استعارے کی ایک شکل یہ ہے کہ وہ پورے شعر

پر محیط ہوتا ہے یعنی پورا شعیری استعارہ بن جاتا ہے۔ ایسے شعر میں جو دارادات بیان کی جاتی ہے وہ مقامی مفہوم کے ساتھ ایک نسبتاً غیر قطبی مہبہم لیکن معنی خیز مفہوم بھی رکھتی ہے۔ اس کی انتہائی صورت (یہ بات ذرا دل چسپ بھی ہے) کافکا کے افسانی ادب میں نظر آتی ہے۔ انتہائی اس لیے کہ کافکا کے یہاں معنی کی کثرت اور مسوزیت کی شدت کا احساس قدم قدم پر ہوتا ہے لیکن مقامی مفہوم تقریباً غفا ہونے کی وجہ سے وہ صورت پیدا ہو جاتی ہے جس کو ایک ہیئتہ شفات ابہام ”کہتا ہے۔ جانشار اختر کے یہاں مقامی مفہوم سے ہی دیس تر مفہوم بھی حاصل ہوتا ہے۔ مندرجہ ذیل غزل میں مرد کی تہذیب یا اس کی افسردگی (جس میں شکست خوردگی کا شامبہ نہیں بلکہ جو ایک فطری احساس کا حکم رکھتی ہے) مقامی مفہوم ہے۔

آئے کیا کیا یاد نظر جب پڑتی ان دالنوں پر

اس کا گند چپکا دینا گھر کے روشن دالوں پر

آج بھی بیسے شانے پر تم ہاتھ مرے رکھ دیتی ہو

چلتے چلتے ترک جاتا ہوں ساری کی دگانوں پر

سستے دالوں لے تو آتے لیکن دل تھا بھر آیا

جانے کس کا نام کھدا تھا پیل کے گل دالوں پر

شہر کے تپتے فٹ پا نھوں پر گاؤں کے موسم ساتھ چلیں

بوڑھے بر گدھا تھا سار کھدیں میرے جلتے شانوں پر

اس کا کیا من بھید بتائیں اس کا کیا انداز کہیں

بات بھی میری سننا چاہے ہاتھ بھی لکھتے کانوں پر

اب ان استعارہ پر فرد افراد آغور کیجئے۔ جن دالنوں پر نظر پڑتی ہے وہ کسی گھر کے ہیں؟ ایسے

گھر کے جن میں شاعر کسی کے ساتھ رہتا تھا۔ منظر پہنچن کا معلوم ہوتا ہے لیکن روشن دالوں پر کاغذ چپکانے کا کیمیل واضح نہیں ہے۔ ممکن ہے یہ تو گدھا گھر کے روشن دال ہوں۔ ممکن ہے فکر پہنچن کا نہ ہو بلکہ جوانی کا ہر اور روشن دالوں کے شکستہ شیشیوں پر کاغذ چپکانا مجحت اور سفلی

کی طرف اشارہ کرتا ہو۔ ممکن ہے روشن دالوں سے چھپتی ہوئی روشنی کو روکنے سے گھر ملیا اور مانوس فضایں نیم روشن خلوت اور دسوی سے بھری ہوئی تہذیب کا احساس زیادہ کرنا مقصود ہو،

بہر حال ان یادوں میں کسی مجبوب شخصیت کے کھوجانے کا تاثر لٹا ہر ہے اور مجبوب شخصیت میں

محض میت اور اپنائیت کی بھی ایک ادا ہے جس کی کمی شاعر کو عمر حاضر میں محسوس ہوتی ہے دوسرے شعریں ایسا لگتا ہے کہ وہی مقصوم اور محبوب ہستی پچھن یا لٹکپن یا زوجوانی کی منزل سے گزر کر وسط عمر کی سبھرو پر اپنائیت نکل پہنچ کر انگ ہو گئی۔ ساری کی دکانوں پر تھنک کر رک جانا اور یہ محسوس ہونا کہ کسی نے کندھ پر ہاتھ رکھ دیا، اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ گم شدہ ہستی کو جیسے ساری لوں میں ملبوس دیکھنے کی تمنا تھی جو شاید کبھی پوری نہ ہو سکی۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ خوبصورت تازک ساری لوں کو شوکیں میں بھی ہرگی دیکھ کر شاعر کی چشم تھنخیں حرکت میں آجائی ہے اور وہ گم شدہ ہستی کو ان میں ملبوس دیکھ لیتا ہے۔ اب شانے پر رکھا ہوا اسکے ایک اور مفہوم اختیار کریتا ہے۔ شوکیں میں لگی ہوئی ساری پہلے محبوب ہستی کے بدن پر سمجھتی ہے، پر وہ ہستی دکان سے چل کر خود بخود شاعر کے پہلو میں کھڑی ہو جاتی ہے۔ گردیاں گمر کے روشن دالوں سے جھانکتی ہوئی گزیاں زندہ ہو جاتی ہیں اور بچ رج کی رنگی بن کر آنکھیں گھول دیتی ہیں۔ تیرے شعریں پیل کے گل دالوں پر کھدا ہوا گم نام اسی گم شدہ ہستی کی علامت بن جاتا ہے۔ جس طرح اپنے مالک سے اگد ہو کر گل دان ٹھکنی آوارہ ہیں اور ہر اس خریدار کے رحم و کرم پر ہیں جو چند پیوں کے عومن اُپسین خریدنا چاہے (یہیں پھر بھی ان پر مالک کا نام منقش ہے) اس طرح محبوب ہستی سے جدا ہو کر شاعر کی شخصیت ادھوری اور کم قیمت ہو گئی ہے۔ بقول احسن اللہ بیان ہے

ہم سرگزشت کیا کہیں اپنی کمش خار  
پامال ہو گئے ترے دامن سے چھوٹ کر

یہیں اس کا ایک پہلو اور بھی ہے۔ ممکن ہے گل دالوں پر اس گم شدہ ہستی کا نام منقش ہو اور گل دالوں کا بازار میں آنا اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہو کہ ان کی مالکہ کا سارا امامت تتر بر جو گیا اور خود اس کا نام صفحہ ہستی سے مت گیا۔ تیرے اپنے یہ ہو سکتا ہے کہ ممکن ہے گل دان کسی نے کسی کو تھنڈا ہے ہوں اور اب تھنڈا پانے والی یا والے کے آنحضرت جانے یا تعلیم حمال کی بنا پر وہ کباری کی مذکان پر آئے ہوں۔ بہر حال سنتے دامن ملنے والے یہ گل دان ہر صورت میں گم شدگی، علاحدگی اور تبدیلی مل کی علامت ہیں اور گم شدگی یا تبدیلی حال شاعر کی تہائی اور گزروانی کا ایک حصہ ہے یا اس میں اضافہ کرتی ہے۔ پوچھتے شعریں جدید تہذیب کے اس بھراں کا ذکر ہے جس کی وجہ سے ہمارے ملک کی آبادی کا ایک معنیزہ حصہ دیہات سے شہر کی طرف کشاں کشاں گامزن ہے۔ بوڑھے برگد گھاؤکی سادگی اور وقت کے علاوہ اس کی عارفانہ عقل مندی کی بھی علامت ہیں۔ برگد کا درخت صرف

دھوپ سے اماں نہیں دیتا بلکہ اپنی تزویں میں مغبوطی اور طویل عمری کی بنا پر ایک طرح کا پدری پیکر Father Image بھی ہے اور شہر کی پتی سڑکوں پر صرف پاؤں ہی نہیں بلکہ شہری آب و ہوا کی نمی اور خود غرضی سارے جسم کو جلا دا لیتی ہے۔ آخری شعر میں پہلے شعر کی پہنچ نظر آتی ہے، لیکن اب شاعر کی شخصیت تھوڑی بہت شوخ معلوم ہوتی ہے وہ اسے محبت کا تجربہ کرنے کی ترغیب دے رہا ہے۔ لڑکی ملقت بھی ہے لیکن مخصوصیت یا شوخی کی بنا پر وہ ہر بار کافی پر باتھ رکھ لیتی ہے جو بھی ہو لیکن شاعر تباولہ خیل میں ناکام رہتا ہے۔

اس طرح غزل کا مرکزی تاثر جسے تہلی اور افسردگی کا نام دے سکتے ہیں، تجربے کی روشنی میں کئی اور طرح کے ہماڑات میں بکھر کر غزل کی مخصوصیت میں اضافہ اور خود مرکزی تاثر کی پشت پناہی کرتا ہے۔ غزل کے لیے مرکزی تاثر کوئی صزووری نہیں ہے لیکن اس کا ہر ناکوئی عیب بھی نہیں اور اگر مرکزی تاثر مختلف تجربات سے مل کر بنا ہو یا مختلف استعاروں کے ذریعے ظاہر ہو (جیسا کہ غالب کی غزل "مدت ہونی ہے یار کو ہمہاں کیے ہوئے" میں ہے) تو یہ اس کا بہت بڑا حسن ہے۔ غزل میں جذبے کا انہصار کرنی بڑی بات نہیں۔ بڑی بات یہ ہے کہ جذبہ سلطی نہ ہو۔ سلطی سے مراد یہ ہے کہ جذبہ ایسا نہ ہو جس تک دست رس پیش پا افتابو یا عاصانہ الفاظ کے ذریعہ ہی ہو جاتے۔ اپنی اوپاں شکل میں اکٹھ جذبات سلطی ہوتے ہیں لیکن اچھا شاہ ان میں جان شاہ اختر کی طرح مختلف تجربات شامل کر کے اور ان کے لیے طرح طرح کے استعمال تراش یا تلاش کر کے انہیں گھسراں بخشتا ہے۔ نام نہاد اخلاقی یا انقلابی شاعری کا عیب یہ نہیں کہ اس کا جذبہ سلطی ہوتا ہے بلکہ یہ کہ اس میں بیان کردہ جذبہ مختلف اللون تجربات کے ساتھ گھل مل نہیں سکتا۔ وجودی ادب کی ایک بہت بڑی خوبی یہ ہے کہ الگ چہ وہ اخلاق کا پرچار نہیں کرتا لیکن چونکہ وہ انسان کے ذاتی تجربات و احساسات اور اس کے داخلی مسائل کی گہری چھان بین کرتا ہے اس لیے اس میں بنیادی اخلاق اور انقلابی اقدار نام نہاد اخلاقی یا انقلابی ادب سے نیادہ ہی ہوتی ہیں۔ ای تو شنکو Evtushenko کا یہ کہنا غلط نہیں ہے کہ بُوگ نہیں مرتے بلکہ ان کے ساتھ دنیا یعنی مر جاتی ہیں۔ ہر ایک فوجہاں میں در حق ناخواہد ہے، غائب بہت پہنچ کر گئے ہیں۔ کارل پاپر ماذی دنیا کو تین حصوں میں تقسیم کرتا ہے۔ ایک تو ذات، دوسرا طبیعت دنیا (شہر، درخت، پہاڑ، دریا وغیرہ) اور تیراحصہ وہ تمام ادارے اور سماجی ماحول جواناں کے ہی خلائق ہیں لیکن جو اپنے خانق کے تابع نہیں ہیں (حکومت، سماجی، تہذیبی اور متدنی

## اشبات و نفی

تخریکات وغیرہ شاعر ذات کا انہصار کرتا ہے لیکن باقی دو دنیا دل سے غیر متعلق نہیں ہوتا۔ نکتہ صرف یہ ہے کہ باقی دونوں دنیا میں شاعر سے اپنا وجود بروز تھی نہیں مناسکتیں بلکہ وہ ان کو بنتے میں آزاد ہوتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہو تو وہ صرف ظواہر اور علمیات کا غلام ہو گرہ جائے۔ جان شار اختر اس نکتے سے اچھی طرح واقع ہیں۔ وہ انسان کی بے چارگی اور قوت دونوں کا احساس کرتے ہیں لیکن اس حقیقت حال سے بے خبر نہیں ہیں کہ رومانی سطح پر شکست کھانے کے بعد انسان اپنی تمام ترقوت کے باوجود نظر کے اس قول کی تصدیق کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ بد نصیب انسان تمہارا خذلے حافظ پارہ پارہ ہو گرہ خاک میں لٹھرا پڑتا ہے۔ اس کے چاروں طرف سانپوں نے گھر بنایا ہے اور تم اس کی خاطر ان سانپوں سے بھی محبت کرنے پر مجبور ہو۔ وہ لوگ جو تسامم دنیا کی عظیم اشان یچیدگی کو انقلاب اور رجست پسندی کے سفید و سیاہ آشیوں میں دیکھنا پسند کرتے ہیں، نظر شے یا بودلیر کی سی کربنک رہائیت کو کیا پہنچیں گے۔ ان کے لیے سودا اور مومن کا رد ایتی انہصار بھی بند کتاب کے مائدہ ہے۔

سودا:

دل کے مکڑوں کو بغل بیج لیے پھرتا ہوں  
پکھے علاج اس کا بھی اسے شیشہ گرا ہے کہ نہیں

مومن:

درد ہے جان کے عوض ہر رُگ و پے میں ساری  
چارہ گرہم نہیں ہونے کے جو درماں ہو گا

جان شار اختر اس کرب سے بھی واقع ہیں اور اس وجہ آئیز مرست سے بھی جو مختلف لمحوں میں انسان کا حصہ ہوتی ہے انسانی وجود اگر کہ کار کے العاظمیں بیماری مرگ —  
M. Sickness unto death داری اپنے ہی اوپر ہے اور اندر وون ذات کی کریدی میں جو بھی ہاتھ آئے اسے قبول کرنا ہی پڑتا ہے۔

کیا ہوئے رات کے راہی راہ سنان پڑی ہے  
اسی سبب سے ہیں شاید عذاب جتنے ہیں جھٹک کے پھینک دوپکوں پر خوب جتنے ہیں

ہم کو گزری ہوئی صدیاں تو شہماں گی آنے والے کسی لمبے کو صدادی جاتے  
یں سو بھی جادوں تو کیا میری بندانگوں میں تمام رات کوئی جھانکتا لگے ہے مجھے  
گز رگیا ہے کوئی لمحہ شدر کی طرح ابھی تو میں اسے پہچان بھی نہ پایا تھا  
ہم سب سے پہنچے قتل ہستے تم گواہ ہو مرنے پہ دوسروں کو آجھا رائے یہ نہیں

ان اشعار میں جو شخصیت جملکتی ہے وہ مزمنیانہ ہے نصحت من، بلکہ شخصیت اس  
قسم کی لاپیٹی تغزیات کی سطحیت اور لغویت کو اچھی طرح واضح کرتی ہے۔ نصحت من ہونا میکن  
شاعر نہ ہونا اتنا ہی بُرا ہے جتنا مریض ہونا لیکن شاعر نہ ہونا۔ شاعر کو شاعر اپنی یہ کہتے  
ہیں کہ وہ زندگی سے واقع ہوتا ہے، اپنی شخصیت کے حوالے سے۔ وہ اسی شخصیت کے  
حوالے سے دوسروں کو بھی ان کی اصلیت سے متعارف کرتا ہے۔ وہ شاعری کیا جسے پڑھ  
کر ہم اس کے بارے میں تو کچھ سیکھ لیں لیکن اپنے بارے میں کچھ نہ جان سکیں۔ ان مسنوں  
میں جان شار اختر کی غزل اردو کی بہترین غزل کی روایات سے والبست و پیوست ہے۔ ان  
کی غزل میں مندرجہ بالا اشعار کی حیثیت اتنا ہی نہیں، عمومی ہے۔ یہ عمومیت اس بات  
کی خوشنگوار دلیل ہے کہ ان کی شاعری آج بھی روز روشن کی طرح چمک رہی ہے۔ اس میں  
کوئی شہہر نہیں ہے کہ ہمارے عہد کی شاعری میں جان شار اختر کی غزل اپنی مضبوط افرادیت  
شاریشی اور دروں میں اور سکھ بند تصورات سے بے خوف ہر کر شاعرانہ اظہار پر اصرار کی  
وجہ سے نمایاں ہے۔

# الدَّيْب — جَلِيلِ مُرْطَمْ كَا شَاعِر

میں اپنی عادت کے خلاف یہ مضمون ایک مفرزی نقاد کے قول سے شروع کرنا چاہتا ہوں، اس لیے کہ اس میں کچھ ایسی باتوں کا تذکرہ ہے جن پر اردو کے نقادوں نے پچھائیوں نسبتاً کم توجہ کی ہے۔

بڑی چھان بین یا عمل کا ہر خط اس بات پر اصرار کرتا ہے کہ ہم ان تنقیدی مسائل کی طرف واپس جائیں جو وہ ہمارے سامنے آتے ہے۔ آخری تجزیے میں وہ مسائل بالبعد الطبيعیاتی ثابت ہوتے ہیں اور بالبعد الطبيعیاتی انتخابات اور تفتیش کو ہمارے روپ و کردار میں چاہئے ہم انہیں بالبعد الطبيعیاتی مانیں یا نمانیں۔ بالبعد الطبعیات کو پسند کریں یا نہ کریں۔ انسان کس طرح کا ذی وجود ہے، وہ کس طرح کی دنیا میں اپنا وجود رکھتا ہے، انسانی زندگی اگر کوئی معنی رکھتی ہے تو وہ کیا ہے، یہ سب مانے ہوئے بالبعد الطبيعیاتی سوالات ہیں۔ [ادب کا مطالعہ دراصل اس کے "کافی" ہونے کا مطالعہ ہے] کافی ہونے کی اس حیثیت کو آسانی کے لیے اس طرح واضح کیا جاسکتا ہے (۱) اظہار کا کافی ہونا (۲) ادب اور ادب کا] اپنے پورے (آفاقی) تناظر میں کافی ہونا۔

(والڑاشن، تنقید لبوہ مکالمہ)

مجھے اس بات سے فی الحال کوئی بحث نہیں ہے کہ منقول بالانجیاروں پر جو تنقیدی عمارت والڑاشن نے کھڑی کی ہے وہ کس حد تک مصوب ہے۔ ممکن ہے مجھے اس سے پوری طرح آفاق ہی نہ ہو۔ اصل نکتہ یہ ہے کہ ادب کا مطالعہ کرتے وقت ان بڑے مسائل کو نظر انداز کر دینا، جن

کا وجود یا عدم وجود اس ادب پارے کا خلاصہ ہے، کبھی کبھی غلط فہمی کا بھی باعث بن سکتا ہے ادب فہمی کے سلسلے میں معنی کی جس اہمیت پر میں اکثر انہمار خیال کرتا رہا ہوں، اس میں ایک بڑا حصہ اس معنوی اہمیت کا بھی ہے جو ادب پارے میں اٹھاتے ہوتے سوالوں کی وجہ ہوں ملتے ہوئی ہے۔ انہمار کا کافی ہونا دراصل خود بھی اس بات کا تعلق انداز کرتا ہے کہ جس چیز کا انہمار کیا گیا ہے (جسے اشائی نے مگر اوایا آمنا سامنا ہونے کی کیفیت کا نام دیا ہے) وہ زندگی کے بارے میں ہمارے تجربے کو دیکھ نہ کرے، پہلے سے زیادہ تو مگر بنائے اور زیست فہمی کی ایک اہم منزل ہو۔ کسی ادب پارے میں صرف تہائی یا بے زاری یا انسان دوستی یا علو ہمتی یا شہری زندگی کی کوشکش یا صفتی انقلاب کی حشرت سامانیوں کا ذکر کافی نہیں۔ ان چیزوں کے ذہنے پر ہی ادب کی تخلیق ممکن ہے، لیکن شرط ہی ہے کہ ذکر او <sup>encounter</sup> اور آمنا سامنا اصلی ہو۔ ادب پارے کا اپنے آبائی تناظر میں کافی ہونا ایک بال بعد الطبعیاتی exposure صورت حال ہے جس کے انہمار کے لیے کسی بھی بڑے شاعر، مثلاً غالب یا اقبال کا حوالہ کافی ہو گا اگر کسی تحریر یا تحریروں کے کسی مجموعے کو پڑھ کر یہ محسوس ہو کہ شاعرنے کچھ تجربات کا انہمار کیا ہے لیکن ان کے تضادات، کشکشوں اور ناممکن اشاروں کو پوری طرح حل نہیں کر سکا ہے تو گویا وہ اپنے آفاقی تناظر میں کافی نہیں ہے۔ وہ ادب پارہ جس میں کسی نہ کسی طرح تمام تجربات کی تقطیع نہ ہو، ناممکن اور ناکافی ہے۔

میکر خیال میں اس بات کی دھناعت غیر ضروری ہے کہ ہماری تنقید عام طور پر ان مسائل سے گزری کرتی رہی ہے جو میں نے اور مختصرًا پیش کیے ہیں۔ کسی بھی شخصی کارنا سے کی تعمین قادر کرتے وقت ان سوالوں سے گزری ممکن نہیں ہے اور یہی وجہ ہے کہ ہمارے یہاں فرد افراد اور میبل کے مطابعے نہایت ناکافی اور غیر مربوط رہے ہیں۔ یا تو ہم نے ان سماجی اور سیاسی حالات سے بحث کی ہے جن کا ہمارے خیال میں شاعر یا افسانہ نگار نے اثر قبول کیا ہے، یا پھر ہم نے اس کے موضوعات و اندیزہ بیان پر عمومی باتیں کہ دی ہیں۔ نتیجہ یہ ہوا ہے کہ ایک ہی عہد میں رہنے والے لیکن مختلف المزاج شعر اپر ایک ہی طرح کی تنقید کمی گئی ہے۔ اس سے زیادہ مشکل اس وقت پیش آئی ہے جب کسی اپسے شاعر کا مطالعہ کرنا پڑتا ہے جس کے یہاں ارتقا کی ایک واضح لکیز نظر آتی ہے۔ مثلاً ارتب کے بارے میں سب جانتے اور کہتے ہیں کہ وہ ترقی پسند ادب کے نفرہ باز اور خارجی اسلوب سے گزری کر کے اس اسلوب کی طرف آتے

جسے جدید کہا جاسکتا ہے۔ لیکن اس گرینز نے ان کی شاعری میں کون سے اقتداری qualitative تغیر ات پیدا کیے، ان تغیر ات کی روشنی میں پرکھا جاتے تو کس قسم کے انسان کی تصور برنتی ہے؟ ان سوالوں کا جواب نہیں ملتا۔ صرف یہ کہ دینے سے کام نہیں چل سکتا کہ اریب کے درود مکی شاعری میں انہماں دنات اور حیات و کائنات کے حامل دنوں سے الجھنے کے آثار ملتے ہیں۔ صرف یہ کہنا بھی کافی نہیں کہ درود مکی نظموں میں جدید حیثیت لفظیاً اور طرز فکر ملتا ہے۔ یہ کہ لینا بھی کافی نہیں کہ ان کی جدید شاعری میں احساس کی شدت اور جذبے کی نزاکت کی وہ فضائلی ہے جو روایتی ترقی پسند شاعری میں مفقود ہے۔ یہ باقیں تو ہم ذرا سے الٹ پھر کے ساتھ سب ہی کے بارے میں کہ سکتے ہیں (یا آج تک کے تنقیدی معیاروں کو دیکھتے ہوئے کم سے کم ان لوگوں کے بارے میں، جن سے ہم ناراض ہیں)۔ ٹھا سوال ہی رہتا ہے کہ شاعر کے بعد اریب کی شاعری کن بالعدالطبعی سوالوں سے الجھتی ہے، ہکن تجربات کا انہماں کرتی ہے اور وہ ان تجربات کو پوری طرح انگیز کرنے کی بہت رکھتے ہیں کہ نہیں؟

اریب کے مزاج کو رولنی کہا گیا ہے، اور اس خیال میں خاصی صداقت بھی ہے۔ ”رسوانی“ اور ”آشنگی“ سے انہیں جس درجہ شفت تھا۔ اس کی روشنی میں یہ نتیجہ یقیناً نکلا جاسکتا ہے کہ ان کے مزاج میں ایک روایتی قسم کی رومانیت تھی۔ اپنے اور دوسروں کے بارے میں اس قسم کے الفاظ لکھ کر وہ شاید خود کو رومانی بھردا یا کم سے کم رومانی داستانوں کے ہیروے سے متابہ سمجھتے تھے۔

بے گھری مجھ سے پتا پوچھ رہی ہے میرا دربدار پوچھتا ہوں کہاں جاؤں میں

تری خداوی کو رسواے عام کر دھلگا یہ بھری نہیں خود آگھی تو دے مجھ کو

چلو کہ تھوڑی سی رسوانی مول لے آئیں  
کہ ہم ہیں سودائی

|                                   |                                        |
|-----------------------------------|----------------------------------------|
| کام آہی گئی آخر مری آشناز رہا     | میں کہ دنیا سے ہوں ہیں بھی سفر زان رہا |
| اپنی رسوانی میں تسلیں انا ہوتی ہے | یہ تو میں خود ہوں وہ احمد جس کی        |

نہ جانے کتنی دفعہ اور قتل ہوتا ہے  
مجھے ب پاس دگر

لیکن یہ رومانی مزاج اگر صرف اس طرح کی خود فرمی آہیز جرأت مندی تک محدود ہوتا تو ارتیب کی شاعری مجاز کی طرح جھوٹے گوئے کی شاعری ہوتی جس کا جادو آج چلنامشکل ہے حقیقت یہ ہے کہ ارتیب کے رومانی مزاج ہی نے ان کو حیات و کائنات کے ان سائل کی طرف متوجہ کیا جن کا ذکر ہمارے نقاد گول مول الفاظ میں کرتے آتے ہیں۔ رومانی مزاج کا خاصہ یہ ہے کہ وہ ایک طرف تو خود ترجمی کی طرف مائل ہوتا ہے، لیکن دوسری طرف اس میں اخلاقی جرأت بھی ہوتی ہے جو لے نہ صرف سوالوں کی طرف اکساتی ہے، پوچھنے اور چھپرنے پر مجبور کرنے ہے، بلکہ خود ترجمی کو دبائے بھی رہتی ہے۔ رومانی شاعروں پر گوئے کا مشہور طنز کہ وہ اس طرح لکھتے تھے، گویا ساری دنیا ایک ہستال ہوا درود سب مریض ہوں، مغرب سے زیادہ اُردو کے ان یعنی پونچ شاعر پر صادق آتا ہے جن پر سلطی تنقیدیں لکھ کر ڈاکٹر محمد حسن جیسے لوگوں نے اُردو ادب میں رومانی ترجمہ بھی کوئی چیز دیافت کر لی ہے۔ ارتیب کی رومانیت کا بڑا خاصہ یہ ہے کہ وہ خود ترجمی سے محفوظ ہے، کیوں کہ ان کی اخلاقی جرأت اور ان کا مستفسر ہن انھیں یا تو طنز کی طرف لے جاتا ہے یا ایک ایسی واقعیت کی طرف جس سے خود ترجمی کے علاوہ خود کو dramatize کرنے کی جگلت ہی کا اخراج ہو چکا ہے۔ خود کو dramatize کرنے کی جگلت تو پھر بھی کہیں کہیں اوپر آ جاتی ہے (جیسا کہ "رسوا" والی مثالوں سے واضح ہوا ہوگا) لیکن خود ترجمی کا انہماں شاذ و نادر ہی ہوا ہے۔

کسی شاعر کی اخلاقی جرأت کیا ہے؟ ہم میں اور شاعر میں کیا فرق ہے؟ اگر میں اپنی کمزوریوں کو سمجھ لوں یا انھیں بیان کر دوں یا اگر کوئی ایسی خوش فہمی رکھے جس کا میں اپنے ہمیشہ پر اور میں اس کا دھوکا فرود کروں تو میں اخلاقی جرأت کا حامل نہ ہوں گا۔ لیکن ظاہر ہے کہ اس سے جرأت کا شاعری سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ممکن ہے مجھ میں اس طرح کی جرأت کا نقد ان ہو لیکن پھر بھی میں اچھا شاعر ہوں۔ ممکن ہے مجھ میں اس طرح کی جرأت کوٹ کر بھری ہو۔ لیکن پھر بھی میں اچھا شاعر کیا، شاعر ہی نہ ہوں۔ شاعر از اخلاقی جرأت سے مراد یہ ہے کہ شاعر زندگی کے ان سائل سے آنکھ ملانے سکے جو اس نے خود چھپرے ہیں کیوں کہ شاعر کو یہ حق ہے کہ وہ صرف اپنی سائل کو اٹھاتے ہیں کے ذریعہ اس کے ذہن میں کوئی میلی تحریک پیدا ہوتی ہے۔ کوئی

ضوری نہیں کہ ہر شاعر ہر مسئلے پر اخہار خیال ہی کرے۔ مسائل کے امکانات کو کھنگا لئے کی جرأت والے مسئلے کو چند مثالوں سے واضح کیا جاسکتا ہے۔ رتن نامہ سرشار "فسانہ آزاد" میں ہندستان (یعنی اودھ) کی مائل انحطاط تہذیب کا مسئلہ اٹھاتے ہیں۔ وہ اس کی تمام مکروہیوں سے واقع ہیں۔ اس کے کونے کونے میں جی ہوئی گرد کے ذردوں پر ان کی نظر ہے۔ "نوابوں، پورا چکوں، مولویوں، مرغ بازوں، افیون بازوں، پیری مریدی کا دھنڈا" کرنے والوں ان سب کی اصلاحیت سے وہ خوب واقع ہیں۔ "ذوجان نسل کی اخلاقی تسمیٰ، ان میں عمل اور ہمت کی کمی یہ رب انھیں بخوبی معلوم ہیں۔ لیکن وہ ان کی تصویر یکشی نیم دلی سے کرتے ہیں، اشخاص کا سنجیز ہی نہیں کرتے (سوالے آغاز داستان کے رنگے سیار کا، اور وہ بھی بہت غموی ہے) وہ صرف TYPES کا بیان کرتے ہیں، افراد و اجتماعات کی کشاکش اور ان کی پیچیدگیوں کو وہ نظر انداز کرتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہے کہ ایک بہت جاندار، چیز پھر تی بولتی تصویر تو ہمارے سامنے آجائی ہے، لیکن باقیں صرف سطحی باتھ آتی ہیں۔ کہا جاسکتا ہے کہ وہ ایک مزاج نگارستے۔ وہ دراصل ایک لچپ قصہ کہ رہے تھے، ان کے سامنے کوئی اعلاء مقصود نہ تھا۔ اوقل تو یہ دلیل باکل بے معنی ہے، کیوں کہ جب آپ کسی تحریر کو اہم ادبی تحریر سمجھ کر پڑتے ہیں تو یہ کہنے کے مجاز نہیں رہ جاتے کہ یہ تحریر اہم تو ہے، لیکن ہم اس کا مطالعہ صرف اس طرح کیں گے کہ یہ شخص تفریخی افسانہ معلوم ہو گیوں گے اس کی اہمیت اور وجہوں سے ہے۔ اس سیارے پر کیسے تو دنیا کے کسی ادب کا سمجھیدہ مطالعہ نہیں ہو سکتا۔ بہر حال سرشار نے اپنے کرداروں کے ذریعہ جن مسائل کو ہمارے سامنے اٹھایا ہے ان کا تعاضا یہ تھا کہ وہ نفسیاتی حقائق کی طرح ہمارے سامنے آئیں، محض ایک سطحی رو داد کی طرح نہیں۔ اگر ایسا نہیں ہے تو اس کی وجہ یہ نہیں ہے کہ سرشار کا اصل مقصد تو تفریخ ہمیا کرنا تھا۔ تفریخ ہمیا کرنا تو دلکش کا بھی اصل مقصد تھا لیکن اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ دلکش کی دنیا صرف کاغذی پر زندہ ہوتی ہے، ذہنوں میں نہیں۔ سرشار میں اخلاقی جرأت کی کمی تھی، ان کا ذہن صرف ایک طرف متوجہ ہوتا تھا۔ وہ یہ کہ سیاں آزاد پر زیادہ سے زیادہ عورتوں کو عاشق ہونے کے موقع فراہم کریں۔ اخلاقی جرأت کی اس کمی کی دوسرا مثال برناڈو شاکے یہاں ملتی ہے۔ جب وہ بالبار پہلے سے طے شدہ مزدھنوں کی خاطر المیاں امکانات کو قربان کر دیتا ہے۔ المیاں امکان سے مراد یہ نہیں ہے کہ برناڈو شا اپنے کرداروں کو مرنے کا موقع نہیں دیتا اگر مرنے کے موقع کی تلاش ہے تو عبد الحليم شریکی "خوف ناک محبت" پڑھیے، جس میں ہر قابل ذکر کردار کی نہ

کسی بھی ایک موت کا شکار ہوتا ہے، بلکہ یہ کہ وہ اپنے کرداروں کا انجام اپنے غیر ادبی عقائد کی روشنی میں ترتیب دیتا ہے۔

اریب کا رومانی مزانج انھیں احتساب پر آمادہ کرتا ہے، لیکن یہ احتساب صرف اس حد تک ہے جہا کہ شاعر اپنے کولمنت ملامت کرے۔ اریب شاعرانہ اخلاقی جرمات کو کام میں لا کر اپنے الیے کو محض ایک حادثہ ہے، بلکہ ایک بال بعد الطبعیاتی حقیقت بناد بیتے ہیں۔ والٹ رائٹن نے کیا مددہ بات کہی ہے:

چہال کوئی آفاقی تطبیق *reconciliation* برہنیں ہوتی اور نہ کسی

قسم کا المیاتی ماورائی عمل ہوتا ہے، وہاں صرف المیاتی مشکلہ جاتا ہے ...

بود راصل [شاعر کی] المیاتی قوت کی ناکامی کی دلیل ہے۔

یہ المیاتی ماورائی عمل دیکھنا ہو تو اریب کی نظر "ڈیپ فریز" پڑھیے جس میں صرف اریب کی ناکامی ہے، نہ صرف "جدید انسان" کی (جس کا ذکر یعنی لوگوں نے اس فذر کیا ہے کہ دھشتینہ گی ہے) بلکہ صرف انسان کی ناکامی ہے، جو سائل کے سامنے پہنچنے پاتا، جس کی زندگی پر اُنی ہے، اس قدر پر اُنی کہ جھوٹی معلوم ہوتی ہے اس کے باہمہ یا تو ایک *suspended animation* ہے جس کی وجہ سے اس کی جسمی بھروسہ اپنی ہے، لیکن واقعہ یہ ہے کہ وہ جسمی بھوسک بھی خوردگی ہے۔ "ڈیپ فریز" کا "میں" سیمان اریب نہیں ہے، "شمس الرحمن فاروقی" نہیں ہے، اگر اور اشوک بھی نہیں ہے، وہ صرف ایک محبوی روح ہے جو قبل التاریخ کے آدم میں بھی تھی، جب وہ غاروں میں رہتا تھا اور آج کے انسان میں بھی ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ آج وہ روح ملن ہو گئی ہے اور اپنا تجربہ کر سکتی ہے اور اس طرح جدید انسان کی علامت بن گئی ہے:

رات گئے جب گھر آتا ہوں

کاشمی کی آنکھیں

پتھر کے دانتوں کا چوکا

بند کافل

عقل ناصل لیکن اپنا۔

سارے اعضا ایک اک کر کے ڈیپ فریز میں رکھ دیتا ہوں

اور بیوی کی گود میں چپ کر سو جانا ہوں  
 ڈپ فریز جسی کچی اور تکمیل نظریں ارادوں میں کم کمی کئی ہیں اور ان کے پڑھنے والے اور  
 بھی کم ہیں۔ مجھے اس پر حیرت نہیں ہے کہ ماہ نامہ کتاب لکھنؤ کے "گوشہ اریب" میں ڈپ فریز  
 کا کہیں ذکر نہیں ہے۔ اگر وہ جدا اختر نے اپنے مضمون میں اس نظم کا تفصیلی جواہر اور مختصر تجزیہ  
 نہ کیا ہوتا تو شاید آج بھی بہت سے پڑھنے والے اس سے بے خبر رہتے۔ "گوشہ اریب" میں پہ  
 فریز کو نہ پاکر مجھے حیرت نہیں ہوئی۔ الیاتی امکانات کے ماورائی عمل اور ان کی ما بعد الطبعیاتی تبلیغ  
 سے خوف کھانے والے برناوشا کے علاوہ اور لوگ بھی ہیں۔

"کڑوی خوش بُو" اریب کی آخری نظم ہے۔ یہاں بھی اس اخلاقی جرأت کی کار فرمائی نظر آتی ہے  
 جس کے بغیر بہت ساری شاعری خود ترجی اور claustrophobia کا شکار ہو جاتی ہے۔  
 نظم سے آخری دو صورے کم کر دیے جائیں تو یہ ایک عام قسم کی محدودی آمیز اور شکست خورده نظم ہو  
 جاتی ہے، یعنی ایسی نظم جس پر ہمارے قاری اور نقاد اب تک سردھن سکتے ہیں۔ نظم میں طنز یا ہمت  
 کا کوئی بھی بعد dimension نہ رہ جاتا، خوف آگئیں امکانات کی طرف کوئی اشارہ نہ ملتا، سب گل  
 خوش ہوتے کہ ہائے کیا درد بھری نظم ہے۔ جب کوئی جرأت منداشبات ہی نہیں کہی گئی تو خوف کا ہے  
 کا؟ یکن چیلکی اور اس کی کٹی دم کے تذکرے نے نظم کی سچ خود ترجی اور شکست خوردگی سے اٹاکر  
 اس کا مقام دہان متعین کر دیا ہے جہاں شاعری زخم جگہ اور سوہان روح نہیں بلکہ محض ایک  
 خاموش تاثر ہو جاتی ہے جس میں کھرا ہٹ، اعصابی انحراف اور ہٹریا کا کوئی ذکر نہیں ہوتا۔

اب بھی ہنٹا مہ بیا ہے ہر سو

شام سے صبح ملگر کیسے ہو

رات کی صبح نہیں ہرتی ہے

ذہر کی لہر ہے یا موت کی کڑوی خوش بُو

لمحہ لمحہ رے جی جاں سے گذر جاتی ہے

پتھیلیں لینے سے کچھ دیر کو خیند آتی ہے

"موت کی کڑوی خوش بُو" کا ہنگامہ خیز پیکر بھی آخری صورے کے پاٹ بن اور فرش شاعر اُ  
 خود ترجی کے احساس کو نہیں کھو سکتا۔ غیر شاعرانہ اس وجہ سے کہی صورے بالکل نشری بیان ہے،  
 اس میں شاعری کچھ نہیں۔ اگر نظم کامیاب ہوتی بھی ہو تو ایسے صورے اسے لے ڈو میں۔ لیکن آگے

چلیے:

### زندگی

آج یہ معلوم ہوا  
کچھ بھی نہیں

یہ اور بھی تشریی بیان ہے، اگرچہ اس میں *Pethidine* جیسی دو اکا فیرار دو نام نہیں ہے جو نظم کی فضائی کو (بے ظاہر) تو بالا کر دیتا ہے، لیکن یہ تین صورتے صرف ایک گھمی پٹی بات ہیں جو چیزان میں زندگی کی رمق ڈالتی ہے وہ ان کا تین ٹکڑے ہونا ہے جس کی وجہ سے نہکن کا آہنگ بنتا ہے۔ اب آخری دو صورتے یوں ہیں۔

### چھپکلی بھی نہیں

ہاں اس کی کٹی دم ہو گی

چھپکلی اور اس کی کٹی دم کا تذکرہ ملکن ہے نفاست پسند نقاودوں کو برا لگے لیکن ایسے جانور کا نام لینا اور اس سے ایک سیکر خلتن کرنا کریں، گستاخانا، بے چارہ، مجبور، مسلسل پھر پھر اتنی ہوئی ایک چیز جو صرف اضطراری حرکت میں گرفتار ہے ورنہ دراصل اس میں جان ہی نہیں، خود بھی انتہائی اخلاصی جرأت کی دلیل ہے۔ مگر اصل نکتہ یہ ہے کہ زندگی چھپکلی کی طرح کریمہ اور بد نہایت بھی نہیں ہے اس کی کٹی دم بھی نہیں ہے جو بدنگ، گندی اور ترپنے پھر کنے پر مجبور ہے۔ زندگی چھپکلی کی کٹی دم ہو گی نکتہ ہو گی ”کے اشتباہ میں ہے۔ زندگی واقعی کیا ہے، یہ فیصلہ نہیں ہو سکا ہے۔ شاید بھی شہ ہو سکے گا۔

”ہاں“ کہ کر بطور ایک *afterthought* کے کہا گیا ہے کہ شاید یوں ہو... دم کٹ جانے کے بعد چھپکلی برقرار رہتی ہے پچھے توں بعد ای دم بھی اگالیستی ہے، لیکن دم خود اپنا وجد نہیں کھلتی۔ اس کا ہونا بے معنی ہے۔ چھپکلی ایک بد قوارہ، گندی چیز ہے۔ اس کی دم پھر بھی اس کی تکمیل کرتی ہے۔ چھپکلی دم کی تکمیل نہیں کرتی، بلکہ اس سے کٹ کر بھی زندہ رہ سکتی ہے۔ زندگی کا مستد یہ نہیں ہے کہ وہ ایک قبح اور غلیظ سی چیز ہے جو بے کار تگ دو دیں گرفتار رہتی ہے بلکہ یہ ہے کہ وہ جس چیز سے وابستہ ہے (انسان، خدا، کائنات) اسے اس کی عز و روت نہیں۔

ارتب کا شعری ارتقا جس ماحول میں ہوا تھا اس میں استعارے کی قدر نہیں تھی۔ اس یہے ان کا کلام استعاروں سے نسبتاً غالی ہے۔ اس کے باوجود شفചی الہمار کی بہترین ممزدوں (ڈپ فریز، کڑوی خوش بو، مفسٹو، قائل، بے چہرہ وغیرہ) میں انھوں نے استعارے کا استعمال بھی کیا۔

## اشبات و نفی

لیکن ان کی اصل قوت یہی تھی کہ وہ اپنے کو اندر سے کھنگال کر جس میں "کے روپ میں سپش" کرتے تھے وہ ایک شخص سے زیادہ ایک علامت بن گیا تھا۔ ان کی بیش تر نلموں میں "متکلم" میں ہے ڈیپ فریزاد کڑوی خوش بو کے علاوہ یہ مثالیں دیکھئے:

(خود فراموشی)

(بڑائی)

(تسکین انا)

(قاتل بے چہرہ)

(آخری لفظ، پہلی آواز)

(یہ ہاتھ)

(تعین کیا)

چلا تھا گھر سے کہ پچھے کی فیس دیتی تھی

میں یہ دیکھ کے خوش ہوں کہ یہاں

میں اسے دیکھ کے چکپے سے گزر جاتا ہوں

شراب پی کے یہ احساس مجھ کو ہوتا ہے

کن حروف میں جان ہے میری

مجھے مذکیحوم رے ہاتھ پر نظر رکھو

میں ہر لمحہ میں سو سو بار جتنا اور مرتا ہوں

میرے باپ نے مرتے دم بھی

مجھ سے بس یہ بات کہی تھی

(عرفان)

ظاہر ہے کہ صیغہ "و احمد اور متکلم کی بیکثرت مغض رسمی یا برائے اٹھار نہیں ہے۔ ترقی پسند بولیقا اور جدید بولیقا میں بنیادی فرق یہی ہے کہ ترقی پسند بولیقا کی روشنی شاعر ۵۰۶ کا فرد ہے، اور اور جدید بولیقا کی روشنی شاعر صرف ایک فرد ہے۔

کافر کی یہ پہچان کہ آفاق میں گم ہے مون کی یہ پہچان کہ گم اس میں ہیں آفاق

جدید شاعر اپنی کائنات خود ہے۔ وہ صرف اپنی زبان میں گفتگو کرتا ہے۔ اریب کے یہاں ابہام اور استعارے کے وہ منازل نہیں تھے جو شتر کو ایک پُر اسرار کائنات کے درجے پر پہنچا دیتے ہیں۔ لیکن ان کی درود میں اور الفزاری علامت کا اٹھار اریب کی نلموں کو جدید شاعری میں ایک منفرد مقام عطا کرتا ہے۔

# ناصر کاظمی ”برگ نے“ کے بعد

ناصر کاظمی کے نقاد کی حیثیت سے مجھے دو بڑی مشکلوں کا سامنا ہے اور یہ تکلیفیں اس مشکلے کے علاوہ ہیں کہ مجھے ان کے بارے میں اپنی ایک قدیم راسے کی تردید بھی کرنی ہے۔ بہت دن ہوتے میں نے لکھا تھا کہ ”برگ نے“ کی اشاعت کے بعد ناصر کاظمی کا ارتقا کر سا گیا ہے۔ مراد یہ تھی کہ وہ شاید ”برگ نے“ کے ذریعے مقبولہ علاقے پر ہی تنازعت کر چکے ہیں اور اب ان سے کسی نئی تحریر کی امید نہیں ہے۔ واقعیت یہ ہے کہ کئی برس کے جمود کے بعد ناصر کاظمی کی شاعری نے نہ صرف ارتقا کے لیے منازل طے کیے بلکہ ان کے شعری مزاج میں بھی ایسی تبدیلیاں آئیں جو اقداری اور مرکزی حیثیت رکھتی ہیں۔ لیکن یہ بھی درست ہے کہ ”برگ نے“ کی اشاعت کے کچھ ہی دنوں بعد جدید شاعری میں تجربہ اور اختراف کی ہوا کچھ اس شدت سے بہنے لگی کہ ناصر کاظمی (جو اس وقت تک خاصے عزت دار ہو چکے تھے) نئے شعر کی آزادہ روی سے ناخوشی اور ان کے شعری نظریات سے برہمت کا اخبار کرنے اور اس طرح خود کو شہوں کلاسیکی روایت کا ایک جزو ثابت کرنے میں حق بجانب سمجھنے لگے تھے۔ مندرجہ ذیل اشعار کا لمحہ صاف بتاتا ہے کہ وہ شعریات میں عصری تاخت و تاریخ سے دور ہی نہیں بلکہ اس کے مقابلہ بھی تھے۔ یہ الگ بات ہے کہ ناصر کاظمی نہ ہوتے تو جدید عزل کو ظہور میں آنے کے لیے ان کا منتظر ہےنا پڑتا لیکن پیش تر کامیاب شعر کی طرح وہ بھی خود کو اس منظر سے الگ رکھنے کے لیے کوشان تھے جس کا پس منظر ان ہی کی شاعری تھی۔

زبان سخن کو سخن بانگپین کو تر سے گا سخن کدہ مری طرز سخن کو تر سے گا

نئے پیا لے ہی تیرے دور میں ساتی  
یہ دو میری شراب کہن کوتے سے گا  
یہ خاص دعام کی بے کار نفکر کتیک  
قبل کیجیے جو فیصلہ عوام کریں  
نئی دنسیا کے ہنگاموں میں ناصر  
دبی جاتی ہیں آدازیں پُرانی

یہ اشارہ ان بہت سے شعروں کے علاوہ ہیں جن میں پرانی چیزوں کے گزرنے کا ماتم  
کیا گیا ہے اور شاید ان کی تھی میں گزرتے وقت کی سرد ہمراہی کے علاوہ نئے اسالیب سخن کی بلغار  
اور پرانے اسالیب کی نسبتاً کم قدری کا احساس بھی کار فرمائے۔ بنیادی بات یہ ہے کہ تمہرے کی  
بھیڑ بھاڑ میں ناصر کاظمی کی شاعری (جس کا تعلق پُرانی شاعری سے بظاہر بہت مضبوط تھا)  
خود کو تنہا اور پس ماندہ محسوس کرنے لگی تھی اور اس احساس پس مانگ سے آزاد ہوتے ہوئے  
ناصر کاظمی کو کچھ عرصہ لگ گیا۔ میری بات صرف اسی حد تک صحیح تھی۔ کیونکہ محدود کے تمام  
بادگرد سے نکلنے کے بعد ناصر کاظمی ”برگ نے“ کے نیم رومنی، نیم حزینہ شاعر رہے۔ مذاق کی  
انفعالیت اور حجموں سی ذات کے چھوٹے موٹے المیہ میں ہی گمراہنے کا رجحان جو ”برگ نے“  
کی امتیازی خصوصیات ہیں، اب بھی باقی تھے، لیکن یہ عناصر اب شریک غالب نہیں تھے۔  
شعری کروال کے بلوغ کے ساتھ ساتھ بعض نئی کمزوریاں مثلاً معلماتی طرزِ گفتگو، مریمانہ انداز  
بیان اور نامہاؤ ”فسکری شاعری“ کی جملک بھی آئی۔ لیکن نئی کمزوریاں اور پُرانی کمزوریاں  
دونوں نئی مضبوطیوں کے آگے پر اندراز ہونے لگیں۔ اسی لیے میں ”دیوان“ اور ”دیوان“ کے  
بعد والے ناصر کاظمی کو ”برگ نے“ کے ناصر کاظمی سے بہتر ہی نہیں بلکہ مختلف شاعر بھی بھگتا ہوں  
اور اس حد تک میری کچھلی رائے کہ ناصر کاظمی کا ارتقا رک گیا ہے، غلط تھی۔

لیکن میں نے انجی ہتک ان دو اہم مشکلوں کا ذکر نہیں کیا ہے جن کا سامنا مجھے ناصر کاظمی  
کے نقاد کی جیشیت سے کرنا پڑ رہا ہے۔ پہلی مشکل تو وسرے نقادوں اور مصروفوں کی پیدا کردہ  
ہے اور دوسری مشکل خود میری مرحون منت ہے۔ نقادوں اور مصروفوں کی پیدا کردہ مشکل یہ  
ہے کہ مہرہبود اور بااثر شاعر کی طرح ناصر کاظمی کے بارے میں بھی بعض ایسی باتیں مردوج ہو گئی  
ہیں جن کی گواہی ان کے کلام سے نہیں ملتی۔ مثلاً کہا جاتا ہے کہ ناصر کاظمی میر کے اسلوب کا  
اتباع کرتے ہیں اور چونکہ فراق بھی تیر کے ہی اسلوب کے پیرو ہیں اس لیے ناصر کاظمی اور فرقہ  
کا بھی رشتہ بہت قریبی اور ستمکھ ہے۔ میر سے استفادہ کرنا اور چیز ہے اور میر کا اتباع  
لیجئی ان کے رنگ میں غزل کپتا) اور چیز۔ یہ بات تولیم کی جاسکتی ہے کہ ناصر کاظمی نے

میر سے استفادہ کیا ہے رفاقت کے بارے میں تو اتنا بھی نہیں کہا جاسکتا، لیکن انہوں نے میر کے رنگ میں غزل کی ہے اسے وہی تسلیم کر سکتا ہے جس نے میر یا ناصر کا فلمی یا دوڑوں ہی کا کلام نہ پڑھا ہو۔ غالبت کی ذہنی بلند کوششی اور تعقل پرستا نہ پچیدہ خیالی جو روایتی جذبات انگریز شاعری سے مختلف روکل پیدا کرتی ہے۔ سودا کی لفظی تھونک ٹھانک یا ناخ کی بے روح مجرم بال کی کھال نکلتے والی ”نازک خیالی“ مومن کی سطحی پچیدگی، یا کھانہ کی زور و ار مگر شعری تختیلیت سے بیگانہ اکٹھوں، ان سب کے مقابلے میں میر کی عاشقانہ شاعری اگر سطحی نظر سے دیکھی جائے تو وہ یقیناً نزدیکی ترپ، چین، ارتعاش، گھلوادث، خستگی، ہرگشتنگی وغیرہ قسم کی مہمل اور غیر تنقیدی اچھائیوں سے مملو نظر آئے گی اور چونکہ ناصر کا علمی کا کلام رچا ہے وہ ”برگ نے“ کے دور کا میٹھا سیمحوار و مانی طرز کا ہو، یا الجد کے صلات آمیزہ اسلوب کا) سودا، مومن، ناخ، غالبت، یا کھانہ وغیرہ کے کلام سے مامت نہیں رکھتا۔ لہذا اسے میر سے ماہل کہنا ہی چاہیے۔ اس قسم کی تنقیدی ٹھانک ٹھیاں نے ناصر کا فلمی کو لفغان زیادہ پہنچایا، فائدہ کم۔ وہ خود میر کو پسند کرتے تھے۔ اس کا مطلب یہ نہیں تھا کہ وہ میر کے تبع یا نقال بھی کہے جاتے۔ لیکن ان کی میر پسندی اس درج مشہور کردی گئی کہ انہیں بھی یقین آگیا کہ وہ پیر و میر بلکہ بھی طرز میر ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کو باخ ہونے میں دیر لگی، بلکہ وہ آخر عمر تک بھی پوری طرح باخ نہ ہونے پاتے ورنہ واقعہ یہ ہے کہ ناصر کا فلمی کا اسلوب ایک انتہائی اچھوتا اسلوب تھا۔ اگر اس پر میر کا پروپرتو ہے تو غالبت کا بھی الملاس ہے۔ میر اور غالبت اور ان کے واسطے سے فانی کی جھلک ان کے کلام میں نظر آتی ہے لیکن یہ محض جھلک ہے، اس سے زیادہ نہیں۔ مجموعی طور پر لپنے بہترین لمحات میں ناصر کا فلمی ہماری غزل کے گئے چھنے مولک ۰۲:۰۹:۲۰۱۸ شاعروں میں سے ایک ہیں۔ میر اور رفاقت کے تازیانے ان کی شاعری پر اس بے دردی سے مگارتے گئے کہ ان کا اپنا رنگ سچا جان ہی میں نہ آ سکا۔ یہ درست ہے کہ اردو غزل کے قطبین یعنی میر اور غالبت کے سامنے چونکہ ناصر کا فلمی غالبت سے بہت دور نظر آتے ہیں اس لیے لا جالہ یہاری آسان پرست تنقید نے انہیں میر کے نزدیک سمجھ لینے میں عافیت بھی اور چونکہ سطحی مطالعہ کرنے والوں کو میر صاحب عشقیہ جذبات انگریزی کے بادشاہ نظر آئے اور ناصر کا فلمی بھی عشقیہ شاعر ہیں اس لیے ان کے یہاں اسی قسم کی جذبات انگریزی ڈھونڈ لینا مشکل نہ تھا۔ میسی کو میر کے کلام میں نظر آتی ہے۔

اب رہے فرّاق تو یہی مفروضہ باشکل غلط ہے کہ وہ میر کی طرز کے شاعر ہیں۔ آؤ ہو جاؤ ہو اور ہندی بھروسی کا استعمال اگر میر کا رنگ پیدا کر سکتا ہے تو ہمارے عہد کے اور بھی چھوٹے موٹے شاعر اس شرف سے مشرف ہو جاتے ہیں۔ فرّاق کے یہاں نہ میر کی سی بصیرت <sup>wisdom</sup> ہے، نہ دعوت نگاہ، نہ سریت، نہ تجربے کی زنگانگی۔ اور وہ مرکزی علامت سازی تو فرّاق کی دستِ رس سے کوئی دور ہے جو میر کا حقیقی طرہ انتیاز ہے۔ فرّاق کو زبان پر آتنا انتیار بھی نہیں جتنا ناصر کاظمی کو تھا، میر کی سی حالمانہ شان کا تو ذکر ہی کیا ہے۔ ان تمام باتوں کی مختصر تفصیل آگے عرض کروں گا۔ اس وقت تو اس غلط ہمی کے ازالے کا صرف اشارہ مقصود ہے کہ میر، فرّاق اور ناصر کاظمی ایک رنگ کے شاعر ہیں۔ فرّاق دراصل ہمارے دور کے مصححی ہیں۔ ان کا اپنا کوئی رنگ نہیں ہے وہ اصلاً مومن اور حسرت کی طرح کے سطحی اور بظاہر عشقی یہ لیکن بباطن رسی شاعر ہیں۔ مومن اور حسرت نے تو اپنا رنگ قائم بھی کر دیا۔ لیکن فرّاق کی ایک ہی دور کی غزلیں اتنے بہت سے اسالیب کی حامل ہیں کہ ان لوگوں پر تعجب ہوتا ہے جو کہتے ہیں کہ فرّاق نے اُردو غزل کو ایک نیا ہمجد دیا۔ ان کا اور میر کا رشتہ آنا ہی فرضی ہے جتنا میر اور آسمی غازی پوری کا۔ (جن کے بارے میں مجذوب گور کھپوری نے کہا تھا کہ عصری غزل میں میر کے رنگ کا صحیح ترین اتباع انہیں کے کلام میں ملتا ہے)۔ ناصر کاظمی جیسا کہ میں نے ابھی کہا ہے ان گنتی کے غزل گوشہ شعراء میں ہیں جن کا اسلوب مولک ہے۔ برگ نے "کی کچھ غزلیں فرّاق کی زمینوں میں ضروریں لیکن یہ کہنا غلط ہے کہ ان پر فرّاق کا پرتو ہے۔ اس لیے کہ خود فرّاق کا کوئی رنگ ہی نہیں ہے جس کا اثر دوسروں پر پڑتے۔ یہ اور بات ہے کہ ناصر کاظمی نے فرّاق کے تو سطے سے کچھ دوسرے کو سیکی شعرا کو پہچانا۔

دوسری مشکل جو میر اپنی پیدا کر دہ ہے اس کا حل آنا آسان نہیں ہے۔ ناصر کاظمی کے کلام میں دماغ کی کار فرمائی جنمے بہت کم نظر آتی ہے۔ وہ میر کی طرح پُر اسزادر اور شاہانہ استفتا کے بھی حامل نہیں ہیں کہ جو جس طرح کہ دیا، وہی ٹھیک سمجھا جائے۔ وہ عمومی طور پر یہ سطحی دماغ کے شاعر ہیں۔ میر کے یہاں عالی دماغی ہے، لیکن اس سے نیادہ

---

لئے آسمی غازی پوری کے عمدہ شاعر ہونے میں کوئی کلام نہیں لیکن وہ مژنیر کے شاعر نہیں ہیں۔

چیزیدہ دماغی ہے جو پڑا سرا شعر خلی کرتی ہے۔ غالب میر سے زیادہ عالی دماغ ہیں اور پڑا سرا بھی۔ اگر اردو عزل کے قطبین میں یہ خواص مشترک ہیں اور اگر ناصر کاظمی میں یہ خواص بالکل نہیں یا بہت کم ہیں تو وہ اچھے شاعر کیوں کہوتے؟ اس سوال کے کئی حل ممکن ہیں اور شاید سب کے سب صحیح بھی ہیں۔ سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ ناصر کاظمی اپنے اسلوب کی تازگی کے باوجود ہر عالی غالب اور تیرکے درجہ کے شاعر نہیں ہیں۔ وہ مری بات یہ ہے کہیک سطح دماغ شاعری کے لیے اتنا انقدر دہ نہیں جتنا سفیہ یا سیف دماغ ہوتا ہے۔ سفاہت اور سخافت کا شاعری سے کوئی رشتہ نہیں۔ جارج ہر برٹ یونیڈ ان کے مقابلے میں چھوٹے دماغ کا شاعر ہے لیکن اس کے اچھے اور اصلی شاعر ہونے میں کوئی شک نہیں بلکہ یہ تو ہو سکتا ہے کہ کوئی شخص عالی دماغ ہر (جیسے ناسخ اور یگانہ) لیکن تنقیلی فنکرنے رکھنے کی وجہ سے جزا شاعر نہ بن سکے۔ اچھا شاعر بننے کی اولین شرط یہ ہے کہ محفل تجربہ (علم، احسان، خبر، وجدان، اجتماعی لاشور وغیرہ ان سب عنابر کو تنقیلی فکر کی روشنی سے مسح کیا جاسکے اس کی ایک نہایت سادہ مثال دیجیے۔ یہ سب شعر، ہر کو کیفیت کے تقریباً ایک ہی پہلو کا ذکر کرتے ہیں:

مصححتی:

شب بحر صحراء نلمات نکلی      میں جب آنکھ کھولی بہت رات تکلی

حضرت:

ہمینہ وصل کے گھریلوں کی صوت اڑتے جاتے ہیں      مگر گھریاں جدائی کی گزرتی ہیں مہینوں میں

ذوق:

کہوں کیا ذوق احوال شب بحر      کرتھی اک اک گھڑی سوسو ہمینے کی

فارق:

اب دو رأسماں ہے رُو رِحیات ہے      اے درد بھر تو ہی بتا کتنی رات ہے

چاروں شرعاً بحر کی طوالت کا انہما کرنے کے لیے معروضی وقت کو موضوعی وقت میں بدلنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ذوق اور حسرت کی کوشش زین سے اوپر نہیں آنکھ پاتی ہیکیوں کو گھریلوں کی طوالت کا پیمانہ مہینوں کی طوالت کے ذریعہ نظر ہر کردار گیا ہے۔ موضوعی وقت بھی اگر مسروپی

## اشیات دلفی

پیمانے میں مقید کر دیا جائے تو وہ محض مبالغہ ہو کر رہ جاتا ہے، جو استعارے کی پست شکل ہے۔ جدائی کی گھڑی چاہے ایک ہمیسے میں گزرے چاہے سو ہمیزوں میں۔ لیکن جب ختمِ مطہری تو اس کی وقت بہر حال زمان میں قید ہو کر رہ جائے گی۔ استعارے کے باب میں ٹرلن مری نے کیا خوب بات کہا ہے کہ اس کی چھان بین کی آخری حدیں جنون سے طی ہیں۔ اس یہے کہ جنون کسی قاعدے یا نظم کا پابند نہیں ہوتا اور استعارہ اپنی انتہائی شکل میں لامتناہی ہو جاتا ہے۔ بولتے ہو جنون کے غار کے دہانے پر لٹکھ دارہ ہوتا ہے تو اس کیفیت کا ظہار کرنے کے لیے یہ غیر نافی مصرع کہتا ہے۔

میری کھڑکیوں کے باہر کچھ نہیں ہے، صرف لامتناہیت ہے۔

یہاں معروضی وقت موصوعی وقت میں ختم نہیں ہو جاتا بلکہ زمان اور مکان بھی ایک ہو جلتے ہیں۔ فراق کے ہمیں زبان و بیان کی لڑکھڑاہٹ سے قطع نظر، جب دور آسمان ہی نہ رہ گیا تو دور حیات کہاں سے ہو گا؟ دو میں سے ایک فقرہ غیر مزدوروی ہے۔ درد ہجڑ تو ہی بتا میں "ہی" کی تاکید سے شبہ سا ہو جاتا ہے کہ اگر دور آسمان یا دور حیات ہوتے تو وہ تلاadiتے رات کتنی باقی ہے۔ فراق نے بھی معروضی وقت کو لامتناہی کرنے کی کوشش میں کامیابی حاصل نہیں کی، وہ صرف قرب قیامت کا منظر پیش کر کے رہ گئے ہیں۔ دور آسمان ختم ہو گیا، دور حیات بھی ختم ہو گیا لیسی زمانی وقت <sup>Absolute time</sup> کی مدت ہو گئی میکر مطلق وقت <sup>Temporal time</sup> تو پھر بھی باقی رہا، اس یہے فراق کا شر حسرت اور ذوق کی کوششوں کی محض انتہائی منزد ہے اور لامتناہی وقت کو ظاہر کرنے میں ناکام رہتا ہے۔ دور آسمان اور دور حیات سچھت ہو گئے ہیں لیکن پھر بھی کچھ باقی ہے جس کے حوالے ہجڑ کی رات کو ناپانامکن ہے۔ سمحنی نے شب ہجڑ کو صحابے ظلمات کر کر بولتے ہی طرح زمان اور مکان کو ایک کردار کہا ہے اور جب آنکھ کھولی بہت رات نکلی کا استعارہ خلق کر کے شب ہجڑ کو ایک ایسا <sup>continuum</sup> بنادیا ہے جس کی ابتداء انتہا کچھ نہیں۔ پہلی بار آنکھ کھولنے پر بھی بہت رات ہی اور آخری بار آنکھ کھولنے پر بھی بہت رات سمجھی۔ معروضی پوری طرح موصوع میں تبدیل ہو گیا ہے۔ یہی تخيیل فکر کا کمال ہے۔ ہجڑ کی رات کا شے نہیں کشتنی یہ ایک محفل تجربہ ہے جو تمام شاعروں میں مشترک ہے۔ اب اس کو جس طرح بیان کیا جائے، بنیادی حقیقت وہی رہتی ہے لیکن تخيیل نکر اس کو ہر بار نیاز نہ دے دیتی ہے۔ یہ فکر اگرنا کام ہو تو حسرت یا ذوق کی طرح کا شروع وجود میں آتا ہے

اور اگر محض ایک حد تک کامیاب تو فراق کا شتر ہوتا ہے۔ پھر حال بات ہو رہی تھی ناصر کا ظلمی کے دماغ کی۔ ان کے دماغ کی یک سطحیت یہ ہے کہ وہ اپنے ختم کی تصویر کشی اس طرح کرتے ہیں کہ وہ ان کا اپنا ختم معلوم ہوتا ہے۔ یہی ان کی مضبوطی بھی ہے اور میرے اس سوال کا جواب بھی کہ جب یہ بات با مکمل ظاہر ہے کہ ناصر کا ظلمی کی دماغی پر واژہ بہت رسانہ ہیں ہے تو وہ عمدہ شاعر کیوں ہیں؟ ناصر کا ظلمی اور بودلیٹر میں یہ بات مشترک ہے کہ دونوں کرب کی انتہائی مزدوں کے نادیہ شناس یہیں یہیں ان کے کرب میں نہ وہ نام نہاد آفاقیت ہے اور نہ وہ غم جانان برابر غم دوران والا فارمولاجنیں اُردو کے نقاد انتہائی فرض شناسی کے ساتھ مختلف شعر این تلاش کرتے رہے ہیں۔ دونوں اپنے درود کا انہصار محض اپنے حوالہ سے کرتے ہیں۔ دونوں اس بات کو پوری طرح واضح کر دیتے ہیں کہ وہ یہیں "جو ان کے اشعار میں بول رہا ہے بودلیٹر ہی ہے، ناصر کا ظلمی ہی ہیں، کوئی فرمی یا اجتماعی انسان نہیں ہے۔ ناصر کا ظلمی جو کچھ کہتے ہیں اور جو کچھ سہتے ہیں وہ سب اپنی طرف سے اور اپنے اوپر کہتے سہتے ہیں۔ فرق یہ ہے کہ بودلیٹر کا کرب روحمانی اور اس کی تلاش مالبعد الطبيعیت ہونے کی وجہ سے وہ اس کے پھوٹے موٹے معاملات سے بہت ماورا ہے۔ اس کی تختیل بھی ناصر کا ظلمی کے بہبودت بے حد بے نکام، جرأۃ مندا اور علامت آمیز ہے اس لیے بودلیٹر بیک وقت غالب، میر، جان ڈن اور مولانا روم کا انتزاع معلوم ہوتا ہے۔ ناصر کا ظلمی ذاتی غم کے ذاتی رنگ میں انہصار کی حد تک بودلیٹر کے ہم نوا ہیں۔ ناصر کا ظلمی کا کتر سے کثر تر قی پسند دوست بھی ان کے کلام میں "روح عصر" تلاش نہیں کر سکتا۔ اجتماعی سماجی زندگی کے خفیت ترین پرتوکوڈھونڈنے کے لیے "برگ نے" اور "دیوان" (اور بعد کی غزوتوں) کو بڑے غور و تفھیم سے پڑھنا پڑتا ہے لیکن یہ شیش محل یا منار عاج والی محفوظ شاعری بھی نہیں ہے۔ بس یہ ہے کہ ناصر کا ظلمی نے اپنے عشق اور اس عشق کی لائی ہوئی درود کی دولت کے علاوہ ہرچیز پر آنکھ بند کرنی تھی۔ وہ فراق اور فیض وغیرہ سے بہت مختلف آدمی ہیں۔ اس کی دلیل ان کا عشقیہ رویہ ہے جو زمانے کے اور غولوں کو خاطر میں نہیں لاتا۔ نکتہ یہ ہے کہ عشقیہ شاعری ہونے کے باوجود ان کی شاعری متروک archaic نہیں ہے، یکیوں کا انھوں نے طرح طرح سے اس بات کی وضاحت کر دی ہے کہ صرف اپنی طرف سے بول رہے ہیں۔

فرصت ہے اور شام بھی گہری ہے کس قدر اس وقت کچھ کلام نہیں آپ سے مجھے دل ہے مرا ہو ہوتا ب نلا سکے گا تو اے مرے تازہ ہم نشیں تو مرا ہم سبو نہیں

تجھے تو کھیرے ہی رہتے ہیں رنگ کے لوگ ترے حضور مر احرف سادہ کیا کرتا  
کیا کہوں تجوہ سے میں اسے جوئے کم آب میں بھی دریا تھا اُتر کر رہ گیا

اس طرح کے میں اشعار ہیں جن میں یکتاں کی صورت حال صاف نظر آتی ہے۔ اسے  
جدید ادب کے روایتی alienation سے تعبیر نہیں کیسکتے۔ کیوں کہ ان اشعار میں شخص  
جلوہ گر ہے اسے دوسروں کے وجود کی ضرورت نہیں ہے۔ وہ اپنے وجود کے انہمار (یا اپنے  
وجود کے پارہ پارہ ہونے کے انہمار) میں اس قدر منہک ہے کہ اسے فرصت بھی نہیں کہ  
کا احساس کر سکے۔ یہ نکتہ ملحوظ خاطر رہے کہ alienation آپ سے  
آپ نہیں پیدا ہوتا اس کے لیے وجود غیر انا کے شدید تجربے کی ضرورت ہوتی ہے۔  
کامنہوم تمہاری نہیں بلکہ پہچانے کی مشکل ہے، یعنی وہ کیفیت جب جانی پہچانی صورتیں، اشیا  
اوہ صورت حالات، ناماؤں اور اجنبی محسوس ہوتی ہیں، یا پھر نئے محسوسات انسان پر اس طرح  
ظاہری ہوتے ہیں گویا یہ کیفیات پہلے بھی گزر چکی ہیں۔ ظاہر ہے کہ ناصر کاظمی کے یہاں غیر انا  
کا وجود ہی نہیں لہذا alienation ان کے یہاں متفقہ ہے۔ یہاں یہ سوال اٹھ سکتا ہے  
کہ جب تمام ہی شاعر اپنی بیتی سناتے ہیں اور اپنے غم کا انہمار کرتے ہیں تو پھر ناصر کاظمی کی  
کیا شخصیں ہے؟ لیکن یہ سوال غلط فہمی پر بنی ہے۔ کیوں کہ اول تیر کہ تمام شاعر نہیں بلکہ  
صرف اپنے شاعر اپنی بیتی سنانے اور غم کا انہمار کرنے پر وہ قدرت رکھتے ہیں کہ ان کی بات  
جھوٹی، فرضی اور مصنوعی نہ معلوم ہو۔ اپنا دکھڑا سنانے والے کا مقدار جما ہیاں ہوتی ہیں۔  
ذاتی درود کا انہمار کرنے والی شاعری اگر اعلاوہ وجہ کی نہ ہو تو وہ بھی آپ کو اتنا غیر متاثر چھوڑ جائے گی  
جتنا کسی بھی اجنبی کے confidence جن کو سن کر آپ بور ہوتے ہیں۔ ذاتی درود کا انہمار  
اچھی شاعری میں آسان نہیں ہے۔ لیکن یہ دوسری بات ہے کہ ناصر کاظمی کا اختصاص یہ ہے کہ  
وہ ذاتی کرب کا انہمار اس طبق پر کرتے ہیں جہاں اس میں حصہ نہیں لگایا جاسکتا، مذہب سے پھیلا  
کر دوسروں پر منتبلین کیا جا سکتا ہے۔ آپ اس سے متاثر تو ہوتے ہیں۔ لیکن اس احساس کے  
سامنے کہ آپ کو صرف متاثر ہونے کا حق ہے، شرک ہونے کی احیان نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ  
ناصر کاظمی ایسے اشعار میں بھی جان سلامت نکال لے جاتے ہیں جنہیں دوسرے کہیں تو رومانی  
پلے پن اور شدل شان کرنے والے آنسوؤل کے علاوہ کچھ ہاتھ نہ آتے۔

نئے پڑھے بدل کر جاؤں کہاں اور بال بناوں کس کے لیے  
وہ شخص تو شہر ہی چھوڑ گیا میں باہر جاؤں کس کے لیے  
بلاوں گاہ ملوں گاہ خط لکھوں گا تجھے تری خوشی کے لیے خود کو یہ سزا دوں گا  
یہ کی تھی ہی نہیں ناصر آج کسی نے یاد کیا ہے  
میں تو آج بہت رویا ہوں تو بھی شاید رویا ہوگا  
آج تو میرا دل کہتا ہے تو اس وقت اکیلا ہوگا  
میرے چوے ہجھے ہاتھوں سے اور دل کو خط لکھتا ہوگا  
یہ ناصر کاظمی کے بہترین شعر ہیں ہیں۔ لیکن یہ شعر ایسے ہیں کہ ہمارے زمانے میں  
کسی سے بھی ایسے بن نہیں سکتے تھے۔ ان کو پڑھ کر ہنسی نہیں آتی، جب کہ عام طور پر  
اس طرح کی شاعری پڑھ کر شاعر کی عقل پر رونا اور اپنے اور پر ہنسی آتی ہے۔ ندا فاضلی نے  
کہیں کہیں اس طرح کے عشقیہ آہنگ کو بہت احتیاط سے بلکہ اور زیادہ دھیما کر کے برتاب ہے  
لیکن ان کے یہاں خود شاعر اتنا صاف نظر نہیں آتا جتنا ناصر کاظمی کے شعروں میں ہے۔ اسی  
لیے دوسروں کے مقابے میں ندا فاضلی اس آہنگ کو نسبتاً کامیابی سے برتبائے ہیں۔  
ورنہ کم تر درجے کے شاعر اس لمحے میں گفتگو کرنے کی کوشش کرتے ہیں تو حب ذیل قسم کا  
نتیجہ برآمد ہوتا ہے:

|                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ترا ملنا بہت ضروری تھا<br>دل تھام لوگے جب بھی مر انام لوگے تم<br>یہ ہو کر بے زبان کرتی ہے یا یہ<br>اس طرح ہوتی رہتی تکمیل جذبات وفا<br>آخری شعر کے ساتھ ناصر کاظمی کا یہ شعر رکھیے۔ اگر اب بھی دلیل و تجزیہ ضروری ہو تو تقدیر<br>واقعی کار بیکاراں ہے۔ | ورنہ میرا وجود کو جانا<br>اک آہ بن کر آؤں گا لب پر جب آؤں گا<br>تیری تصویر کا کہنا ہی کیا ہے<br>ہم ادھر روتے رہے اور وہ ادھر روتے ہے<br>میں تو آج بہت رویا ہوں تو بھی شاید رویا ہوگا |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

لیکن پھر بھی اتمامِ جنت کے لیے اس بات کی وضاحت ضروری سمجھتا ہوں کہ ہم ادھر روتے  
رہے ... والے شعر کا پہلا مصرع بالکل بیکار ہے اور تکمیل جذبات وفا کے ساتھ ادھر  
ادھر کے تذکرے نے باتا عده باجماعت اور جو نیت امام کی وہ میری والی صورت پیدا کر دی ہے۔

بہم اور وہ نے بیگانیت کے بجائے تشویت اور افتراق کا احساس پیدا کیا ہے۔ اگر اس میں کوئی نئی شہہر ہو تو مصرع بیوی کر دیجیے اور دیکھیے کہ مکالمے یا خود کلامی کے رنگ نے بیگانگت کا تاثر پیدا کیا کہ نہیں:

میں ادھر روتا رہا اور تو اُدھر روتا رہا  
ظفرِ اقبال اس نکتے سے آشنا ہیں اسی لیے ان کے مطلع میں محبوب کی شخصیت دوستی کا استحکام کرنے کے بجائے اس کی نفی کرتی ہے:

یہاں کسی کو بھی کچھ حسب آرزو نہ ملا      کسی کو ہم نہ ملے اور ہم کو تو نہ ملا  
ناصر کا علمی کے شریں معنی کی ایک اور ہتھ بھی ہے جو شحر زیر بحث (ہم ادھر روتے ہیں...) میں محفوظ ہے۔ میں تو آج بہت روایا ہوں، لیکن تو شاید روایا ہوگا، اور وہ بھی چوں کہ میرے بہت روئے کے مقابلے میں تیرے کچھ ہی آنسو ہیں۔ ناصر کا علمی کی کامیابی کا راز یہی ہے کہ وہ اپنے درد میں اس داج گم ہیں کہ محبوب کا درد بھی اس کا ایک چھوٹا سا حصہ معلوم ہوتا ہے۔

میں نے کہا ہے کہ یہ خیال کہ ناصر کا علمی تیر کے پیرو ہیں، ان کے ساتھ انصاف نہیں کرتا۔ یہ بات کچھ اور نقادوں نے بھی کہی ہے لیکن وہ counter point کے طور پر ان کو غالبت اور اقبال کے شعورِ حیات و کائنات کا خوش چیز یا کم سے ان کی طرح کا شعور حیات و کائنات رکھنے والا بتاتے ہیں۔ میں نہیں جانتا کہ غالبت میں شعورِ حیات کا وجود کیا مسni رکھتا ہے۔ اگر اس کا مفہوم یہ ہے کہ غالبت اور اقبال کے کلام میں خارج کے مناظر ہر یا اجتماعی زندگی کا پرتو ملتا ہے تو بات صحیح ہے۔ لیکن میرے خیال میں ناصر کا علمی کے یہاں تو خارج کے مناظر اور اجتماعی زندگی شاید سب سے کم اہم مرتبہ رکھتی ہے۔ ان کے کلام میں موسموں کا ذکر ضرور ملتا ہے لیکن وہ سارے موسم روح اور دل کے موسم ہیں جن کو شاعرنے وقتاً فوقتاً خارج میں کار فرما دیکھ لیا ہے۔ انہوں نے رنگ، پانی اور آواز کا زیادہ ذکر کیا ہے لیکن میرزا یزدی کی طرح نہیں۔ میرزا یزدی پہلے خارج میں موسم کی تبدیلی محسوس کرتے ہیں، پھر ان کی داخلی داروں اس کے اندر ہی اندر تلانے مें خلق کرتی ہے۔ ان کی نظم «آغازِ زستان میں دوبارہ» کا مطالعہ اس نکتے کی وضاحت بخوبی کر دے گا۔

آغازِ زستان میں دوبارہ

غروبِ ہر کا نظر گھری پہنچی گزرا      بس ایک پل کو نیستاں اسی طرح لرزنا

گیاہ بزر کی خوشبو اسی زمانے کی اسی طرح کی مسرت بہار آنے کی  
دہی جمال در و سعف و بام ہیں یعنی کنار رو د سیاہ فام شام ہے میں ہوں  
سفید، سرخ، سیاہ، نہرا، آبی ہر طرح کے رنگ ہیں۔ روشنی کے اسکڑم کی طرح ہر رنگ  
اپنی اپنی جگہ روشن ہے اور آخری صریع داخلی منظر نامے کو خارجی منظر نامے میں اس طرح دشم  
کر دیتے ہیں کہ پورا پیش منظر داخلی واردات کا تلاز مرین جاتا ہے۔ ناصر کاظمی کے موسم اور فطری  
منظار خارج میں کم سے کم وجود رکھتے ہیں۔ اگر ناصر کاظمی واردات سے مغلوب نہ ہوتے تو یہ منظر  
انھیں دکھانی بھی نہ دیتے:

اب اس پڑی کے پتے تجھڑتے جاتے ہیں  
ہم جس پڑی کی چھاؤں میں بیٹھا کرتے تھے

|                          |                                |
|--------------------------|--------------------------------|
| زرد پھاڑوں کا دامن       | پہلی بارش میں اور تو           |
| زرد گھولوں کے کشکن       | لاکھ کم گھولوں نے پہنے         |
| لال ہوئی جب ساری بھی     | کیسے کیسے بوٹے نسلے            |
| برگ آوارہ ہے پون پھول ہے | ماڑتا پھرتا ہے بچلاریوں سے جلا |
| پرتوں کا میلا سانگا ہے   | آج قوشہر کی روشن روشن پر       |
| چھیر دی بانسری دخنوں میں | مینہنہ بورسا تو برگ بیز دل نے  |
| رت بدل رہی ہے            | لوگ سو لہے ہیں                 |

رفتگاں کا نشان نہیں ملتا ہمگ رہی ہے زمیں پر گھاس بہت

میر نے موسموں کا ذکر بہت کم کیا ہے۔ کیوں کہ ان کے زمانے میں موسم صرف دو تھے، موسم  
محل اور موسم خزاں۔ لیکن اگر ان کو اپنی شاعری میں موسم برتنا ہوتے تو وہ انھیں علامتی رنگ دیتے  
کیوں کہ خارج کا شعور انھیں بہت تھا۔ اس خارجی شعور کی بنابر ان کی عشقیہ شاعری اپنے  
کمزور گھولوں میں بھی ایک ویسیح، تجربہ کار، عاقل اور بصیرت مند ذہن کا اظہار ہوتی ہے اور  
بہترین گھولوں میں یہ تمام عنصر اس طرح دو مصروعوں میں مرکوز ہو جاتے ہیں کہ اسرا رکی سی فضا  
پسیدا ہو جاتی ہے۔ میر کی عشقیہ شاعری ایک ایسے ذہن کی نشان دہی کرتی ہے جو کرب اور فرحت،  
امید اور خوف، شکست اور فریب آرزو کی تمام منزدلوں سے گزر چکا ہے۔ ایسا ذہن جو سب کچھ  
دیکھ چکا ہے جس پر سب کچھ اور جس میں سب کچھ واقع ہو چکا ہے یعنی Wisdom  
کی گہرائی اور تجربہ کی یہ دست اس کے علاوہ کسی طرح ان کی شاعری میں آہی نہیں سکتی تھی اور میر

کو خدا شے سخن اسی لیے کہا جاتا ہے کہ وہ عشق اور اس کے حوالے سے زمانہ کے سب سروگرم چشیدہ ہیں۔ اردو کے کسی شاعر کے کلام میں میر کی سی یہ تجربہ کی وحشت اور اس کی پیدا کر دہ — نہیں ملتی - میر کے مقابلے میں ناصر کاظمی باطل ناجائز کا رسولوم ہوتے ہیں - Knowingness عشق نے ان کو جھینچوڑ کر اور توڑ کر دیا ہے۔ لیکن اس منزل سے آگے پہنچا جہاں ہر چیز ہو جکی ہوئی نظر آتی ہے، ان کے لباس کی بات نہیں۔ میر کے یہاں دونوں طرح کے شریعی وہ جن میں اس کا کردار ایک سروگرم چشیدہ، زخم رسیدہ لیکن دڑاک و حساس ذہن رکھنے والے مرد پیر کا کردار ہے اور وہ جن میں تجربہ کو اپنے اندر جذب کر لینے کے باعث اتنکا ز اور اس کے نتیجے میں اسرار کی فضائیتی ہے، کثرت سے ملتے ہیں۔ تعجب ہوتا ہے کہ نقادوں نے پھر بھی انہیں ایک روایتی قسم کا حرباں نصیب، ایذا رسیدہ اور انعقادی بدھا بھا اور اس بناء پر وادہ واد کرتے رہے، ورنہ یہ شرود نکھیے :

دل ہے داغ جگر ہے مکرے آنسو سارے خون ہوتے  
لوہو پانی ایک کرے یہ عشق لاہ عذر ادا ہے

عشق کے میداں داروں میں بھی مرنے کا ہے وصف بہت  
یعنی مصیبت ایسی اٹھانا کا رکار گذراں ہے  
ان صحبوں میں آخر جانیں ہی جاتیاں ہیں نے عشق کو ہے صرف نے حسن کو محابا  
چاک ہوا دل مکڑے جگر ہے لوہو روئے آنکھوں سے

عشق نے کیا کیا ظلم دکھاتے دس دن کے س جیئے میں  
یکساں ہوتے ہیں خاک س پامال ہوتے ہم کیا اور اس کی راہ میں ہموار ہو کوئی  
مرزاں نظر میں بھی دل سے گئی نہ میرے  
جھرے کر رنگ اپنے چادر کی زعفرانی  
ہم دل شدوں کی ان نے کیا خوب لبری کی  
میکے ہے لہو دیدہ نہ ناک سے اب تک  
دماغ عشق ہم کو بھی کبھو تھا  
غبار اک ناوال سا کوبہ کو تھا  
کیا کم ہے بولنکی صحوارے عاشقی کی  
ان سب اشاریں Apocalypse یا مکاشفہ موت کی کیفیت ہے۔ ہر شعر میں تکلیم کا ہجہ پکھنا

پچھے مختلف ہے۔ اپنے مہنہ پرہیں لینے سے لے کر اسرار کے ساتھ تجربہ (مرزاٹی فقر) ... اور نہ دیکھا میر آوارد ... ) کے سب رنگ موجود ہیں۔ نامر کاظمی یہی کے رنگوں کی اس وسعت پر قادر نہیں ہیں۔ اسی لیے ان کا کلام میر کے مقابلے میں محدود اور یک سُر معلوم ہوتا ہے لیکن انسانی نہیں ہے، خارج سے بے خبری میں بھی روحاںی بصیرت اور داخلی اسرار کے منازل طے ہو سکتے ہیں۔ میر کا کلام اس پروال ہے کہ وہ صرف اپنے عشق اور اس کے نتیجے میں حاصل ہونے والے تجربہ کے ذکر تک محدود نہیں ہیں بلکہ ما بعد الطبعیاتی فنکر و مشاہدہ انسین بیدل کی دنیاؤں کی بھی سیر کرلاتا ہے :

اباب گر پڑا ہے سارا میر اسفریں  
مہنہ نظر آتا ہے دیواروں کے نیچ  
بلبل پکاری دیکھ کے صاحب پر پے  
لئے کیا صورتیں پڑے میں بناتا ہے میاں  
آوارگی سے تیری زبانے کو عشق ہے  
کیا قافلہ جاتا ہے جو تو بھی چلا چاہے  
اس بن ہمیشہ دلن میں سفر رہا  
مرنا بھی میر بھی کامشا شاسا ہو گیا

عالم میں آب گل کے کیونکر نباہ ہو گا  
چشم ہو تو آئیں خانہ ہے درہ  
گلشن میں آگ مگے ہی تھی رنگ گل نیہ  
عالم آئیں ہے جس کا وہ مصور بے مثل  
امشیخ بحمد کے جائے کہ مانند گرد باد  
رنگِ گل دبوے گل ہوتے ہیں ہواد و نول  
رہتے تو تھے مکان میں ڈلاب میں شستے  
کل تک تو ہم وہ نہتے چلتے آئے تھے یاں ہی

ان اشعار کی خوبی یہ نہیں ہے کہ ان میں کہیں کہیں صوفیانہ فکر نظر آتی ہے (بلکہ بعض شعروں میں تو اس کا محض شائیبہ ہی ہے) ان کی اصل خوبی یہ ہے کہ خارجی مظاہر سے غیر معمولی نتائج نکالے گئے ہیں۔ جان کرو رین سم اس کو اعجازیت miraculism سے تعبیر کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اعجازیت اس وقت پیدا ہوتی ہے جب شاعر مشاہدت کے ذریعہ دو اشیاء میں ایک طرح کی واحد (جو خیم وحدت ہوتی ہے) ڈھونڈ لیتا ہے اور پھر اس نیم وحدت کو خود ہی مکمل کر دالتا ہے۔ خالی خولی فطرت نگار شاعر فطرت سے مجتہ نہیں کرتے بلکہ اسے استعمال کرنا چاہتے ہیں۔ کامنیں کے ذریعہ اس تک پہنچنے کی کوشش کرتے ہیں۔ لیکن اعجازیت نگار شعر افطی مشاہدوں کو چھان کارنگ دے دیتے ہیں (شاید اسی لیے بلکہ نے کہا تھا کہ ہر دو چیز جس پر ممکن کا اطلاق ہو سکے سچائی کا پسکر ہو گی) رین سم کہتا ہے کہ ما بعد الطبعیاتی شاعری ای اعجازیت تاریخ کی طرح سچی نہیں ہوتی۔ لیکن یہ اشیا کا بیان اس طرح کرتی ہے کہ جس طرح وہ کرنا چاہتی ہے اور اس بیان کے ذریعہ

بم پر واضح کرتی ہے کہ اشیا طبیعتی یا تصوراتی طور پر قابل غور و لحاظ ہیں۔ فاہر ہے کہ یہ باتیں اسی وقت ممکن ہیں جب شاعر اشیا کو برتنے اور تصورات کو خود سے الگ کر کے دیکھنے پر قادر ہو۔ اس کی مختصر تفصیل کے لیے آخری شعر کو مندرجہ ذیل اشعار کے سامنے رکھیے:

میر:

کل تک توہفے ہنتے چلے آئے تھے یونہی مزابھی میسر جی کا تماشا سا ہو گیا  
درد:

ہوا سینہ داغوں سے سرد چپڑا غار کھوتونے آکر تماشا نہ دیکھا  
مومن:

کیا تم نے قتل چہاں اک نظریں کسی نے نہ دیکھا تماشا کسی کا

تینوں شعروں میں نظمتماشا کلیدی حیثیت رکھتا ہے اور تینوں ہی میں تماشا کسی نہ کسی طرح موت سے متعلق کر دیا گیا ہے۔ درد کے شعر میں موت واضح نہیں ہے۔ لیکن یہ میں داغوں کا روشن ہونا عاشق میں موت حاصل ہونے ہی کی منزل ہے۔ کیوں کہ داغوں کی کثرت نے دل کو مغلوب کر لیا ہے۔ موسن نے ایک طرح کی نازک خیالی ضرور برتی ہے لیکن ان کے شعر کی اساس معشوق کے روایتی قاتلانہ کردار پر ہے۔ اس تصویر میں کوئی اور نقش مزید نہیں ہے جو روایتی قتل عام کو کسی قسم کی داخلی یا روحانی اہمیت کا حامل کرنے میشوق نے ایک ہی نظر میں تمام عالم کو ختم کر دala۔ سب لوگ ایک ساتھ مر گئے، اس لیے کوئی بھی شخص کسی دوسرکی موت کا تماشا نہ دیکھ سکا۔ مراد شاید یہ ہے کہ عاشق کو مرنے کا لطف نہیں آیا۔ اگرچہ معشوق نے اپنے قتال عالم ہونے کا مکمل ثبوت بھم پہنچا دیا۔ اس شعر میں موت کے تماثیں کا نظم محض ایک سطحی اور سرسری مفہوم رکھتا ہے۔ درد کی طنز کا پہلو بھی نہیں ہے جو اس کسی قسم کی مادرائیت بخش نے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ موت اس شعر میں آخری اور حصی اصلیت کے طور پر نظر ہی نہیں آتی جو اس کا خاصہ ہے بلکہ جس طرح قتال عالم معشوق محض ایک convention ہے دیسے ہی مرگ انبوہ بھی محض ایک convention کے طور پر استعمال ہوتی ہے۔ میر کے دونوں صعروں کے درمیان ایک لطیف خلا ہے یہ نہیں کہا گیا ہے کہ کوئی شخص مر گیا۔

صرف یہ کہا گیا کہ کل نیک توہم اور وہ ہنس بول رہے تھے اس کے بعد ایک بظاہر غیر متعلق رائے نہیں ہے کہ اس شخص کا مرنا بھی ایک تماشا سا ہو گیا ہے۔ تماشا شاید اس لیے کہ اس نے موت بھی اتنی آسانی سے اور ہنسی خوشی قبول کی جس طرح وہ ہم سے ہنسا بولتا تھا۔ یا شاید اسی لیے کہ اس کی موت اتنی غیر سمجھیدہ بلکہ کم وقت معلوم ہوتی ہے جب تک اس کی زندگی تھی۔ دونوں ہی برابر کا حکم رکھتی ہیں یا شاید اس لیے کہ اس کی زندگی تو دوسروں کے لیے تماشا تھی ہی۔ موت بھی تماشے کی طرح دل چپ، حرمت انگیز یا بے پرواخراہی سے ملبوہ ہے یا شاید اس لیے کہ وہ کس قدر اچانک اور جلد مرگی کے لفظیں ہی نہیں آتا، جسے تماشے پر مکمل یقین کبھی نہیں آتا بلکہ <sup>make believe</sup> کا احساس ہمیشہ کہیں نہ کہیں باقی رہتا ہے۔ ہم اور وہ کی شنوتی اور یوں ہی کہ ابہام شر کو کسی ایک فرد و احمد کی موت کے زمرے سے اٹھا کر عالم انسانی کے بنیادی منظاہر کے درمیان رکھ دیتا ہے۔

ناصر کاظمی ان کوچوں سے نا آشنا ہیں۔ ممکن ہے سطحی طور پر انھیں تیر کی طرح کا حزینہ شاعر کہ کچھ لامٹایا جاسکے۔ لیکن واقعیہ ہے کہ ان کا مراجع میر سے بہت مختلف تھا۔ ان میں میر کی سی ارضیت بھی نہیں ہے۔ شیکھیں کی طرح میزبانی جگہ جگہ ایک عظیم اشان گنواریں سے کام لیتے ہیں۔ ان دونوں کی مثال اس بے وقوف لونڈے کی سی بھوجا ایک گدھ سے کو سر پر اٹھائے یہے جارہا تھا۔ اس کو دیکھ کر علاقہ کی رئیس کی لڑکی جو سات سال سے نہ ہنسی تھی، ہنس پڑی اور رئیس نے خوش ہو کر اس لونڈے کو اپنی فرزندی میں لے لیا۔

وگ عام طور پر میر کی ارضیت سے مراد ان کا جنسی اشتغال لیتے ہیں لیکن ان کی اصل ارضیت کچھ اور ہے۔ میر کی طینت میں کنایہ کچھ اس طرح جاگزیں ہے کہ دیہاتیوں کے خلقی کام سن سکی طرح ان کو سیدھی راہ چلائے ہی جاتا ہے۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دم ناک میں بقول زبان عاشقوں کے ہیں<br>ہنابلا ہے مونی کا اس کے بلاق میں<br>گری خونیں سے ہیں رخسار میرے لعل تر<br>دیدہ خونباریوں ہے جیسے مہنہ پر گھاؤ ہو<br>ٹکڑے جگر کے میرے مت حشم کم سے دیکھو<br>کاڑھے ہیں یہ جواہر دریا کو میں بلو کر<br>میر بلانا ساز طبیعت لڑکے ہیں خوش ظاہر بھی<br>ساتھ ہمالے راہ میں ہیں پھر کم سے لڑتے جاتے ہیں<br>مہنہ پر گھاؤ والے شتر کو طالب آتمی کے شہرہ آفاق شتر کے سامنے رکھئے تو گنورپن کا مفہوم آسانی سے<br>سمجھیں آ جاتے گا : |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

لب از گفتن چنان لبستم که گوئی دہن بر حسپرہ زخے بود پہ شد  
 طاقت کی نفاست پنڈ طبیعت بند ہرنٹوں کو مندل زخم کی طرح تجھیتی ہے، تمیر کا دیسی دیہاتی پن  
 خون بہاتی آنکھوں کو چہرہ پر زخمیوں سے تعمیر کرتا ہے اور وہ بھی ایسے زخم جو مسلسل جاری  
 ہیں بہتے ہوتے، کھلے اور خونی زخمیوں میں آنکھیں دیکھ لینا ایرانی مذاق پر (اور شاید ہمایے  
 مذاق پر بھی جو تمیر کے مقابلے میں خاصے ہذب ہو چکے ہیں) کس قدر بارگزارے گا لیکن تمیر نے  
 رخسار کو لعل ترک کر (یعنی صرف لعل نہ کر، بلکہ لعل تر کا ابھائی فتحہ استعمال کر کے) ایک اور  
 استعارہ بنایا ڈالا ہے۔ ناصر کاظمی ایسی جڑات نہیں کر سکتے۔ ان کا لفظی خزانہ ایسے لفظوں سے  
 پُر ہے جو اُردو شاعری کی روایت کا حصہ ہیں مثلاً:

|                                                                                              |                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| یوں ترے راستے میں بیجا ہول                                                                   | جیسے ایک شرح رہ گذر خاموش         |
| عُلُک کدوں کے ٹلسِم بھول گئے                                                                 | وہ تماشا نقاب میں دیکھا           |
| لے دیدہ ورو دیدہ پر نم کی طرف بھی                                                            | شاق ہو لعل وزر و گوہر کے تو دیکھو |
| غیرتِ عشق کو قبل نہیں                                                                        | کر تجھے بے وفا کہے کوئی           |
| لیکن وہ دیدہ پر نم کو لعل وزر و گوہر سے زیادہ نہیں کہ سکتے۔ دیدہ پر نم کو زخم نمایاں اور ریخ |                                   |
| خون آلوڈ کو لعل تر کہنے کے لیے زین پر پاؤ مضبوط جمائے رکھنا ضروری ہے۔                        |                                   |
| اسی طرح ناصر کاظمی کے کلام میں غالب کے اسلوب کی تلاش کرنے والے نقاد بھی کم کوش               |                                   |
| او رطح میں ہیں۔ یہ درست ہے کہ ناصر کاظمی اُردو غزل کے اس اسلوب سے بیگانہ نہیں ہیں،           |                                   |
| فارسیت جس کا طراطہ امتیاز ہے۔ انھوں نے بعض بہت خوبصورت یا برعکس فارسی تراکیب استعمال         |                                   |
| کی ہیں۔ تراکیب سے قطع نظر بھی کیجیے تو ان کے یہاں فارسی مزاج کی شایستگی اور تربیتی چیزیں کی  |                                   |
| موجود ہے۔ ہم عصروں میں صرف ظفر اقبال ہی ان سے زیادہ فارسیت کی صفت سے متصف نظر                |                                   |
| آتے ہیں۔                                                                                     |                                   |

ناصر کاظمی کے یہ شعر دیکھیے:

|                                    |                                 |
|------------------------------------|---------------------------------|
| پھول ملتے ہیں باوضو ہم سے          | ہر سحر بارگاہ شبتم میں          |
| نفس گل ہے مشک بو ہم سے             | ہم سے روشن ہے کارگاہِ خن        |
| خاک تھی کیمیا ہمیں سے ہوئی         | ہم سے پہلے زین شہر وفا          |
| ہاں جنس و فاکو بھی ذرا چھان پٹک کے | ذرے ہیں ہوس کے بھی زرتاب نایمیں |

آج تورات جگادی ہم نے  
جن پتھر پائے ناقد نہیں  
نگاہِ شوق کس منزل سے گذری  
سرابِ رواں دیکھا نہ جلتے

دِمِ مہتابِ فشاں سے ناصر  
ابھی و دشتِ منتظر ہیں مرے  
صدائے رنگان بھر دل سے گزری  
بھری برساتِ خالی جاہری ہے

یہ فارسیت ان کے مزاج کا خاصہ ہے لیکن غالباً ہر چاہرے کے صرف اس بناء پر ناصر کا علمی کو غالباً  
کا دست نہ گز تو کیا ان سے متاثر بھی نہیں کہ سکتے۔ جیسا کہ میں پہلے کہ چکا ہوں غالب کی عالی  
دماغی صرف اقبال کے یہاں جھبلکتی ہے۔ ناصر کا علمی نسبتاً چھوٹے دماغ کے شاعر ہیں ہزار  
پچھے اور پہلے سہی، لیکن وہ تحریرِ حیات و کائنات کی بھول بھلیاں میں داخل ہی نہیں ہوتے۔  
غالبت کی طرح اس کے گوشے گوشے سے دافت ہونے کا سوال ہی نہیں اٹھتا۔

ناصر کا علمی اپنے ذاتی کرب کی شدت کے باعث بار بار بودلیشیر کی یاد دلاتے ہیں۔  
یہ اس وجہ سے بھی کہ بودلیشیر ہی کی طرح شہر کا تذکرہ ان کے یہاں بہت متاثر ہے۔ یہ کہنا غلط نہ  
ہو گا کہ شہر کی رات میں آوارہ گردی ناصر کا علمی کی شعری دُنیا میں کلیدی علامت کی حیثیت کھلتی  
ہے۔ چونکہ خارج کا عمل دخل ان کے یہاں زندہ ہونے کے برابر ہے، اس لیے ناصر کا علمی کا شہر  
ایک موہوم بلکہ فرضی شہر ہے۔ جس کی حیثیت صرف یہ ہے کہ وہ ناصر کا علمی کی داخلی واردات  
کا تلازم ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس شہر کے نصف خد و خال غیر واضح ہیں اور سوئے رات  
کے اس کی کوئی پہچان نہیں ہے بلکہ یہ بھی کہ اس کا کوئی دارکمبی بدلتا نہیں۔ رات میں غرق  
خاموش شہر کا منظر شعر کے بعد شعر میں ایک ہی آہنگ اور تاثر کے ساتھ گزرتا چلا جاتا ہے:

|                           |                             |
|---------------------------|-----------------------------|
| خالی رستہ بول رہا ہے      | بیس ہوں رات کا ایک بجاہے    |
| کیا خیر کیوں ہے بگر خاموش | یہ زمین کس کے انتظار میں ہے |
| کوئی طوفان ہے پرہ دخوش    | شہر ستا ہے رات جاتی ہے      |
| میں ہوں اور سنان گلی ہے   | تو ہے اور بے خواب دریکے     |
| چاند کرتا ہے گفتگو ہم کے  | شب کی تہبیاں میں پچھلے پہر  |
| وہ رات کی گھر سختا نہیں   | بازار بند راستے سنان بچاغ   |
| خاک ہو کر کہیں بھر جائیں  | شہر سنان ہے کھڑ جائیں       |
| اتنی ہمت نہیں کھر جائیں   | رات کمتنی گور گئی سیکن      |

یہ شہری ہوئی لمبی راتیں کچھ پوچھتی ہیں  
میں کیوں پھرتا جوں تہبا مارا مارا  
یہ سبی میں سے کیوں سورپی ہے  
ان اشعار میں شہر مشکل ہوتا ہے لیکن صرف رات کے حوالے سے اور رات بھی اپنا ایک ہی  
کردار رکھتی ہے۔ خاموش، تھوڑی بہت خوف زدہ شاعر کی تھوڑی بہت ہم در و لیکن شہر  
ہمدردی سے عاری ہے۔ بعض بعض شعروں میں رات اور شہر کی تشکیل انھیں خطوط پر  
لیکن ذرا زیادہ الفرادیت ایمیز ہو گئی ہے:  
کب سے پڑی ہے راہ میں متین شہر بے کفن  
نیز تہبا کھڑی ماہنہ ملتی رہے  
رات پھر پھرتا ہے اس شہر میں سایہ کوئی  
مری رات کا چراغ  
آکے شب فراق مجھے گھر ہی لے چلیں  
اس شہر بے چراغ میں جائے گی تو کہاں  
زندگی مجھ کو دھونڈتی ہے ابھی  
شہر کی بے چراغ گلیوں میں

رات اور شہر کے کردار میں الفرادیت کا یہ پہلو بھی ناصر کاظمی کے عشق کا مر ہوں منت ہے۔ وہ  
رات میں ان چیزوں کو تلاش کرتے ہیں جیسیں دن نے ان سے چھپن لیا ہے یا جو روشنی  
میں ان سے کھو گئیں۔ گم شدہ چیزوں انھیں ملتی نہیں ہیں بلکہ شاید وہ خود کھو جاتے ہیں لیکن  
رات کا شہر کم سے کم گم شدہ چیزوں کی بازیابی کا امکان تو رکھتا ہے:  
بس ایک موقعی سی چسب دکھا کر بس ایک میٹھی سی دھن سنکر  
ستارہ شام بن کر آیا برنگ خواب سحرگیا وہ

وہ رات کا بے نو اسافر وہ تیرا ناصر  
تیری گلی تک تو ہم نے دیکھا تھا پھر نہ جانے کہ سہر گیا وہ

دوسرے شہر کے مقابلے میں تیر کا مسہر شعر کیسے تو نکتہ اور واضح ہو جائے گا:  
تری گلی میں گیا سو گیا نہ بولا پھر میں تیر تیر کر اس کو بہت پکارا  
تیر نے وقت کا تعین نہیں کیا ہے اور 'سو گیا' کی ذمہ گھوڑی، ہوت سکون اور سکوت  
بے خودی وغیرہ کی کیفیات کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ ناصر کاظمی کا سفر رات میں شروع ہو کر شاید کبھی  
تمام نہیں ہوتا۔ نہ جانے کہ سہر گیا وہ کا اشارہ یہ ہے کہ رات کا بے نو اسافر گلی میں محو خواب

یا جو مگر نہیں ہے۔ بے فوائی سکوت یعنی بے لفظی کی طرف بھی لے جاتی ہے اور بے سر و سامانی کی طرف بھی۔ ناصر کاظمی کا شعر تلاش مسئلہ کا مضمون رکھتا ہے۔ میر کے یہاں ایک مہم اختتام ہے۔ رات ناصر کاظمی کی تلاش کا استعارہ ہے جب کہ میر کا شعر اس مخصوص معنویت سے خالی ہے۔  
 ناصر کاظمی کی طرح بودلیز کا تصور بھی شہر کے بغیر ممکن نہیں ہے لیکن بودلیز کا پیرس مختلف نظموں میں مختلف رنگ بدلتا رہتا ہے۔ کہیں وہ شاعر کا دشمن ہے، کہیں وہ ریا کا راور، کاظمی تماشہ میں ہے جو اصلی فن کا رکاماڈاق اڑاتا ہے۔ کہیں وہ قید خانہ ہے جس میں حسن یا فن مجبوس ہے۔ پیرس کا ظاہری نقشہ بھی بدلتا رہتا ہے۔ عمارات، سڑکیں، نشانات راہ، یہ سب مرورِ ایام کے ساتھ ساتھ غائب یا کنودا رہتے رہتے ہیں۔ قہہ خانہ ہو یا سلم <sup>و ۱۳</sup> بازار ہوں یا محل، بودلیز کا پیرس خود اسی کے الفاظ میں بہوت کی طرح اس کے ساتھ ساتھ پہشا ہوا ہے۔

۱۔ کھُر دے فرش پر سونے کی کوشش کرتی ہوئی میری تلی  
 اپنے سوکھے پڑیوں کے ہار بیسے خارش زدہ بدن کو جھٹک رہی ہے۔  
 چھتوں کی کھپریل پر کسی بڑھے شاعر کی روح  
 کسی لزہ بر اندام بھوت کی سی در دناک آواز بلند کرتی ہوئی  
 بھٹک رہی ہے۔

۲۔ اکثر شرک کے چراغ کی سرخ روشنی میں  
 جس کی لوادر چمنی کو ہوا طرح طرح اذیت دیتی اور مارتی ہے۔  
 کسی قدیم مصنافاتی بستی میں جو کچھ آلو دہ بھول بھلیاں کی ماندہ ہے۔  
 اور دیاں لوگ اس طرح شرتے اور سکتے ہیں جیسے برتوں میں شراب ...  
 ۳۔ پالش اور ہرائی آرام کر سیوں پر درناز بوڑھی رنڈیاں  
 زرد رونقی ابروؤں والی، دعوت دیتی ہوئیں اور  
 مہلک آنکھوں والی ...

غاییظ چھتوں کے زیر سایہ پلی چمکیلی ایک قطار  
 اور بڑے بڑے لکھتے ہوتے چراغ جو اپنی روشنیاں  
 مشہور شعر اکی سایہ آلو جبینیوں پر صنائع کرتے ہیں

## اثبات و فنی

وہ شخص اجوبہ میاں اپنا خون پسینہ صنائع کرنے پلے آتے ہیں

- ۳ - جب پست بھاری آسمان  
 طویل آتا ہٹوں کی شکار کرتی ہوئی زمین پر کسی دھکن کی طرح  
 جھکا پڑتا ہے اور جب افغان کے پورے طبقے کو اپنی گرفت میں لے کر  
 وہ ہم پر راؤں سے بھی زیادہ غم انگیز ایک سیاہ دن  
 انسیلے نکلتا ہے  
 جب زمین ایک دم اور چچی کال کو ٹھہری میں بدل جاتی ہے ...  
 ۴ - اسے ان گنت چیزوں کی طرح بھل جلاتے ہوتے شہر

خوابوں سے بھرے ہوتے شہر  
 جس کا بھوت گز نے والوں کو دن دھاڑے چمٹ جاتا ہے  
 ۵ - قدیم دارالخلافوں کی پریج گلیوں میں  
 جہاں ہر چیز جتنی کہ گھناؤنا خوف بھی ہسکو رکن جاتا ہے ...  
 ۶ - باغات عامہ میں کچھ ایسی گلیاں ہیں جن میں فریب شکستہ بلند کوشش،  
 بُنُصیبِ موجود، ساقطِ المُلْ شان و شیکت، ٹوٹے ہوئے دل، اور  
 وہ سب طوفانی، طوفان زدہ لب وابستہ رو میں منڈلاتی پھرتی ہیں  
 جن میں آندھی کی آخری سائیں اب بھی اُنتی چڑھتی نظر آتی ہیں اور  
 جو کاہل خوش باش لوگوں کی تو ہیں آمیز گھاٹیوں سے دور یہاں آکر  
 پچھپ لہتی ہیں۔

- ۷ - اب وہ پرانا پیرس کہاں؟ (انسوں صد افسوس  
 کہ شہر دل کی شکل انسانوں کے دلوں سے بھی زیادہ جلد  
 بدل جاتی ہے) اب یہاں تو صرف اپنی چشمِ افسوس سے ہی جن کو وہ  
 کھٹیاں اور موٹے موٹے نقوش سے منقش  
 کھبروں اور لشکوں کے ڈھیر گھاس پھوس پکھر دل کے بھاری بھاری  
 بیال جو کافی کے دورِ نم سے ہر سے ہوتے اور دکانوں کی کھڑکیوں میں  
 سمجھی ہوئی طرح طرح کی چمکیلی آن غلام چیزیں

دیکھ سکوں گا۔

۹ - اس طرح یہ اندھے

بے کران تاریکی سے گزرتے جاتے ہیں، وہ تاریکی

جو ابتدی خاموشی کی ہے۔ اسے شہر

اس اثنائیں جب کرتو، ہمارے گرد نغمہ نہیں ہے۔ ہنستا ہے، کھٹھٹے مارتا ہے

اور لفڑت انگیز نظم کی حد تک لطف اندوزی پر کر رہتا ہے۔

دیکھ میں بھی انھیں کی طرح گھستا پھرتا ہوں،

بلکہ ان سے بھی بے ہوش و بے خبر۔ میں کہتا ہوں،

یہ سب اندھے آسمان میں کیا ڈھونڈ رہے ہیں؟

ظاہر ہے کہ شہر کی یہ بولمنوں منظر کشی، جس میں غیر معمولی استعاراتی، طنزیہ اور جذبائی زور صرف ہوا ہے۔ ناصر کاظمی کے محدود دلکشیوں سے جس پر ایک سی او رہنمایی کیسیں ہیں، بہت دور اور بہت آگے ہے۔ بودلیٹر کا پیرس خود اسی کی طرح غلیظاً پیچیدہ، جملکا تاہو، ناقابل فہم حد تک گھرا اور درد آمیز ہے۔ لیکن بنیادی بات یہ ہے کہ جس طرح پیرس کے بغیر بودلیٹر کا تصور محال ہے اور جس طرح پیرس کے زمین آسمان، موسم اور منظر، سب بودلیٹر کے شاعرانہ تجربہ کا جزو لا بینک ہیں، اس طرح سنان شہر میں آوارہ گرد کو قبول کیے بغیر ناصر کاظمی کے بھی ہاتھ نہیں آ سکتے دونوں ہی نے اپنے ذاتی کرب کے اطمینان کے لیے شہر کو استعارہ کیا ہے۔ ناصر کاظمی کے یہاں اس استعارہ کی پشت پناہی خالی گھر اور خاص کر ایسے خالی گھر کی علامت کے ذریعے ہوئی ہے جس میں پہلے کوئی رہا کرتا یا آیا کرتا تھا۔ یہ خالی گھر کو یا اس رات کے شہر کا استعارہ ہے جس میں ناصر کاظمی کی کوئی سمجھوب چیز گم ہو گئی تھی (کے ڈھونڈو گے ان گھلوں میں ناصر، چلو اب گھر چلیں دن جارہا ہے)

استعارہ در استعارہ کا یہ منظم اطمینان ناصر کاظمی کے محدود تجربہ کو غیر معمولی قوت بخش دیتا ہے اس کی وجہ سے اس کی دنیا کی تسلی میں قاری کا دم نہیں گھستا۔ رات کا سنان شہر یا شہر کی سنان رات اور وہ خالی گھر جو اپنے مکینوں کو ترستا اور ان کے لیے ترپتا ہے ایک شدید ذاتی ایسے کارنگ اختیار کر لیتے ہیں۔ یہی ناصر کاظمی کا اہم نزین کارنامہ ہے:

میرا دیا جلاسے کون  
تو جہاں چند روز شہر اتھا  
تیرے ساتھ گئی آج وہ رونت  
چیخ رہے ہیں خالی کرے  
دروازے سر چھوڑ رہے ہیں  
تو جہاں ایک بار آیا تھا  
اٹھ گئے کیسے پارے پائے لوگ  
جہاں تھا میاں سر چھوڑ کے سو جاتی ہیں  
اکیلے گھر سے پوچھتی ہے بے کسی  
میں ترا خالی کمرہ ہوں  
یاد کرتا ہے بکھر کو آج وہ گھر  
اب اس شہر میں کیا رکھ لے ہے  
شام سے کتنی تیز ہوا ہے  
کون اس گھر کو چھوڑ گیا ہے  
ایک دن سے ہے وہ گھر خاموش  
ہو گئے کیسے کیسے گھر خاموش  
ان مکافوں میں عجب لوگ رہا کرتے تھے  
ترادیا جلانے والے کیا ہوئے

اس بات کی وضاحت شاید چند اس ضروری نہ ہو کہ اکیلا گھر سنسان راستہ، رات، شہر یہ سب  
بالآخر خود ناصر کاظمی کا استعارہ ہیں اور میرے مرکزی خیال کی پشت پناہی کرتے ہیں کہ  
ناصر کاظمی کے اسلوب کا اچھوتا پن دراصل یہ ہے کہ انہوں نے اپنی اور صرف اپنی بات  
کہی ہے۔ وہ خارج سے اتنے بے خبر نہیں ہیں جتنے بے نیاز ہیں۔ ان کی آواز میں وہ عمومیت  
یادوں کے الفاظ میں آفاقیت نہیں ہے جو عام طور پر اچھی عشقی شاعری کا خاصتہ ہے۔ ان  
کی آپ بیتی کا جگہ یہی سے کوئی رشتہ نہیں۔ یہی اس کی بنیادی قوت ہے۔ یہ ناصر کاظمی  
کی اچھوتی بڑا ہی ہے کہ انہوں نے اپنی حدیں بخوبی پہچان لیں اور ان کو پار کرنے کی کوشش  
میں زیادہ وقت صاف نہیں کیا۔ اجتماعی زندگی، راستے زندگی، یا تفکراتی انداز سخن انہوں نے  
بہت کم اختیار کیا اور جب بھی اختیار کیا، ناکام ہی رہے۔ مندرجہ اشعار کی نشریت اپنی دلیل  
آپ ہے:

کسی کا درد ہو دل بے قرار اپنا ہے  
ہر کوئی اپنے غم میں ہے مصروف  
کس کو درد آشنا کہے کوئی  
کوئی کسی کو بُرا کہے کوئی  
سو نے پر ہے بھاری مٹی  
پیارے دلیں کی پیاری مٹی  
پر لشان چڑوں کی ہستی کو تھہاں سمجھو  
یہاں سنگ ریزہ بھی اپنی جگہ اک جہاں ہے  
اگر میر نے "میں سپاٹ جذباتیت والے شعر نہیں ہیں (جذباتیت سے مراد یہ ہے

کہ جذبہ معمولی یا کم پسچیدہ ہو لیکن الفاظ اس کے لیے ایسے استعمال ہوں جو صدرست سے زیادہ ہوں۔ گویا تھوڑا دارنے کے لیے پچاس من کا ہتھوار استعمال کیا جائے کلی ایجنت براؤس نے اس موضوع پر اچھی بحث کی ہے۔ کاش ہمارے نام نہاد نرم لہجہ اور جذبے کی تحریر اہل سے بھر لور پولی شاعری کرنے والے شرانے اس بحث کا مطالعہ کیا ہوتا ہے "دیوان" میں پہلے سٹمپے فلسفیان علیمانہ تفکر اتنی بہروپ دھارے ہوتے نشی بیانات دھکائی دیتے ہیں اور برگ نے "کے یہ اشعار جذبہ باشیت کی شال ہیں:

آتشِ غم کے سیل روایں نیندیں جل کر راکھ ہوئیں  
پتھر بن کر دیکھ رہا ہوں آتی جاتی راتوں کو

کرم اے صحرِ آلام دوراں      دلوں کی آگ بھتی جا رہی ہے  
سار اسرا دون گلیوں میں پھرتے ہیں بیکار      راتوں راتوں اُنہوں کروتے ہیں اس تھری کے لوگ  
دوسرے شر کے مقابلے میں میرا اور بیدل کو رکیے تو معلوم ہو گا کہ چھوٹی بھر کے باوجود ناصافی  
کا شرکرست الفاظ کا شکار ہے۔ صحرِ آلام دوراں سے کرم کی فرمایش کرنا محض سستی جذبہ باشیت  
ہے کیوں کہ جو کہنا تھا وہ تو دوسرے صفرے میں کہہ دیا ہے۔ اس کے علاوہ آگ بھتی اور صحر  
میں کوئی مناسبت نہیں ہے۔ صحر سے چراغ بجھ سکتا ہے لیکن آگ تو بھڑک اٹھتی ہے۔  
بیدل اور میر نے اس لیے جنبش دامان کا مناسب حال پیکر رکھا ہے:  
بیدل:

آتشِ دل شد بلند از کفت خاکترم      باز میجاے شوق جنبش دامان کیست  
میر:

افسر دگی سوتھے جاناں ہے قهر میر      دامن کونک ہلاکہ دلوں کی بھی ہتھاں  
خیال اور الفاظ کی واضح بازگشت کے باوجود افسر دگی سوتھے جاناں، جنبش دامان، کفت خاکتر  
آتشِ دل اور میجاے شوق جیسے علامتی اور استعاراتی الفاظ کے فقدان نے ناصر کاظمی کو محض  
ستی در انگلیزی تک محدود کر دیا۔ "دیوان" کی بڑی خوبی اور ناصر کاظمی کا کمال یہ ہے کہ  
اس میں جذبہ باشیت کا دور و وروہ بہت کم ہے، (کیوں کہ ذاتی المنا کی کائنات شخص شدید ترین ہو  
گیا ہے) اور نام نہاد فلسفہ طرازی کی کوشش برائے نام ہی کی گئی ہے۔ جارج ہر برٹ کی  
طرح ناصر کاظمی نے بھی اکثر وہیں ترمود دعالتی کی کاشت اعلان ترین طریقوں سے کی ہے۔

”پہلی بارش کی جو غزیلیں اور شیل کا بچ میگزین میں شامل ہیں ان میں بھی اجتماعی زندگی کے نتوء حسب معمول دھنے لئے ہیں لیکن ایک دن تھوڑی خصیت سی جملک نظر آتی ہے۔ زیادہ اہم بات یہ ہے کہ ناصر کاظمی کی دنیا میں بھوایا تک صرف ان سے آباد تھی اب ان کے محبوب کے خدو خال نمایاں ہونے لگے ہیں۔ یہ درست ہے کہ محبوب کو ابھی بھی ناصر کاظمی کی ہی آنکھوں سے دیکھا جا رہا ہے۔ لیکن جو شخصیت پھپٹے سارے کلام میں بس کہیں کہیں اپنا طیبی انتہا کر سکتی تھی اب کچھ بے لقب ہو چلی ہے:

|                           |                           |
|---------------------------|---------------------------|
| دھوپ کے لال ہرے ہونٹوں نے | تیرے بالوں کو چوہما تھا   |
| بہتا چشمہ تھہر گیا تھا    | تیرے نکس کی جیسا رانی سے  |
| اک رخسار پر زلف گری تھی   | شہوڑی کے جملک شیشے میں    |
| ہونٹوں کا سایہ پڑتا تھا   | چند رکن سی انگلی انگلی    |
| ناخن ناخن ہسرا سا تھا     | ایک پانو میں پھول سی جوئی |
| ایک پانو سارا ننگا تھا    | ایک پانو سارا ننگا تھا    |

روشنی کے پیکر اس کثرت اور ندرت سے شاید ہی کبھی صورت تراشی کے لیے کام میں لائے گئے ہوں۔ ان غزلوں میں پیکر علامت کے شانہ بشانہ چلتا نظر آتا ہے۔ مثلاً آخری غزل کے کچھ شعر ہے:

|                           |                              |
|---------------------------|------------------------------|
| میں پانی پینے آترا تھا    | پیاسی کو بھوی کے جھنگل میں   |
| وہ پانی کتنا ٹھنڈا تھا    | پانچھ ابھی تک کانپ لہے ہیں   |
| وہ پانی کتنا گھبرا تھا    | آنکھیں اب بھی جھانک رہیا ہیں |
| وہ پانی مجھے دیکھ دہا تھا | گھری گھری تیز آنکھوں سے      |
| کتنا چپ چپ کتنا گم        | کتنا چپ چپ کتنا گم           |

اس غزل کا منظر نامہ کی فیرستیارہ سے آئے والے اسرٹوناٹکی اچانک زین تک رسائی سے شروع ہو کر انسان کے کشت ذات اور خواب کی ملسماتی فضاؤ پانے گھیرے میں لے لیتا ہے۔ مرکزی علامت تو پانی ہے لیکن اپنے مخصوص طریقہ کار کے مطابق ناصر کاظمی کا ”میں“ جو جھنگل میں (جہاں پرند پیاسے ہیں) پانی پینے اتراء ہے ٹھنڈے گھرے چپ چاپ لیکن لفڑا پانی کو کمی جھیس عطا کر دیتا ہے۔ یہ کہنا غلط نہ ہو گا کہ اس ”میں“ کے بغیر پانی شاید محض پانی رہ جانا

ہے۔ تجربات، کشف، خوف، غیر مرئی شے میں مرئی زندگی، بے جان میں روح، چشمہ حیات (جس سے پایسی چڑیاں استراز کرتی ہیں کیوں کہ وہ تابد زندہ رہنے کے خطرات و عواقب سے آشنا ہیں) کسی غیر انسانی ذہن کا انسانی اور دنیاوی حقائق سے تعارف، یہ سب اشارے جو پانی کے تسلی نے خلق کیے ہیں، "میں" کی معنویت کے بغیر دھنے یا ادھر سے رہ جاتے ہیں۔

ناصر کاظمی کی شاعری کا جو رجحان ماضی میں تھا اس کو دیکھتے ہوتے یہ کہنا مشکل تھا کہ وہ علامتی ذہن کی طرف بھی گام زن ہو سکیں گے۔ لیکن ہمیشہ کی طرح انہوں نے یہاں بھی اپنے شاعرانہ ارتقا میں ایک غیر موقوع منزل سر کر کے ہم سب کو تحریر کر دیا۔ ان غزلوں کو دیکھتے ہوتے کہا جا سکتا ہے کہ ناصر کاظمی کی بے وقت موت اس سے کہیں بڑا حادثہ تھی جتنا کہ ہم لوگ سمجھتے ہیں۔ انہوں نے تھیک ہی کہا تھا:

میری نوائیں الگ میری دعائیں الگ

میرے لیے آشیاں سب سے جُدا چا ہے

# محمد علوی: دوسرا درجہ امتیزی کتاب

کوئی شاعر کس حد تک منور کسکتا ہے؟ مجرد نظر یا اتنی نقطہ نظر سے تو کہ سکتے ہیں کہ تخلیقی صلاحیت کی سرحد آسمان سے ملتی ہے۔ لیکن واقعی دنیا میں صورت حال افسوس ناک بلکہ المیانی نظر آتی ہے۔ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ کوئی شاعر بڑی دھوم دھام سے ادبی منظر پر نمودار ہوتا ہے۔ لیکن دو ہی چار برس میں اس کی شدت اٹھا رکم ہونے لگتی ہے، پھر ہوتے ہوتے یا تو وہ بالکل خاموش ہو جاتا ہے یا پھر اس درجہ انحطاط کا شکار ہو جاتا ہے کہ لوگ اس کا پچھلا کہا ہوا بھی سمجھنے لگتے ہیں۔ اکثر کہا جاتا ہے کہ فلاں صاحب اپنے کو دُھرا رہے ہیں، اب وہ ختم ہو گئے۔ حالانکہ اگر کوئی شاعر اپنے کو دُھرا رہا ہے تو یہ اس کی موت نہیں بلکہ زندگی کی دلیل ہے، کیوں کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی تخلیقی صلاحیت دصندی نہیں پڑی۔ افسوس کا مقام تو وہ ہوتا ہے جب شاعر کے کلام میں انحطاط نمایاں ہونے لگے۔ جو شاعر اپنے آپ کو دُھرا رہا ہے اس کے بالے میں یہ تو کہا جاسکتا ہے کہ اس کی قوت ختم ہو گئی یا بالکل گھٹ گئی، لیکن وہ کم سے کم زندہ تو ہے زیادہ تر تخلیقی صلاحیتیں ایسی ہوتی ہیں کہ قوت اٹھا رکی ہمیں سرفی فائم رہتی ہے، نہ زوال ہوتا ہے نہ ترقی ہوتی ہے۔ بعض بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں جو ایک دو چار برس تک ترقی کرتے ہیں پھر شہر جاتے ہیں۔ یعنی ان کے ارتقا میں وہ منزل آجائی ہے جسے plateau کہا جاتا ہے۔ لیکن پلیٹو کے تصور میں جمبو کاشا شہر نہیں بلکہ عمودی ارتقا کے بجائے افقی ارتقا کی کیفیت ہوتی ہے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ شاعر اس طب کے لحاظ سے نہیں بلکہ تجربے کی وسعت اور ہمگیری اور اس پختگی یا مستبرہی credibility کے لحاظ سے ترقی کرتا ہے جو زندہ تخلیقی صلاحیت میں عمر کے گذراں کے ساتھ ساتھ آتی رہتی ہے۔ زیادہ تر بڑے شاعروں کا یہی حال رہا ہے۔ بعض

شاعریں کا ارتقا عمودی ہوتا رہا ہے اور سلسلہ ہوتا رہا ہے۔ بہت کم شاعر ایسے ہیں جن کا ارتقا عمودی اور افتقی دونوں کمتوں میں ہو۔ خالہ ہے کہ شاعرانہ صلاحیت کے نمودکی بہترین مثال ہی نہ ہے جو فنرٹ کے دوسرے نامیاتی مظاہر کی طرح عمودی اور افتقی دونوں ہو اور یہ بھی ظاہر ہے کہ یہ مرتبہ دوچار سو برس میں شاید ایک بار کسی کو نصیب ہو تو ہو۔ ورنہ پہلے عمودی اور پھر افتقی ارتقا کو، ہی عام طور پر تخلیقی صلاحیت کی بہترین پہچان کہا جاسکتا ہے۔

گروشنہ بیس بائیس برس میں اور دو شاعری کا مظہر نامہ طرح طرح کی شخصی اور اس تو قعاتی فضائے بھر لپر رہا ہے جو تخلیقی امکانات والے بہت سارے فن کاروں کے بیک وقت نمودار ہو چانے کی وجہ سے پیدا ہو جاتی ہے۔ تخلیقی توں کے روشن ہونے اور نمودرن کا جو عمومی نقشہ میں نے اور پیش کیا ہے اس کی پوری مثالی ہماری نئی شاعری کے مظہر نامے میں لستی ہے۔ شروع کی ہماری میں بہت سی آوازیں سنائی دیں، بہت سی رایاں دکھائی دیں لیکن بہت کم لوگ ایسے تھے جن کی محترمت میں اضافہ ہوا۔ ایسوں میں محمد علوی کا نام بہت نمایاں ہے۔ میرے اس جملے کا، کہ بہت کم لوگوں کی محترمت میں اضافہ ہوا، یہ مطلب نہیں کہ زیادہ تر جدید شاعری کمزور یا جھوٹی ثابت ہوتی۔ یہ تو تخلیقی منظر کا عام خاتمه ہے کہ اس کے بہت سے رنگوں میں دو ہی چار رنگ نمودار رہتے ہیں۔ یہ سہی شہ ہوتا آیا ہے۔ کسی تخلیقی منظر کی پہیت منظر یہ خوبی نہیں ہوتی کہ اس میں چند ہی لوگ حادی ہوں اور حادی بیہیں، اس کی خوبی یہ ہوتی ہے کہ اس میں ایک طرح کا تخلیقی ابیال اور انتشار ہوتا ہے۔ ہماری ادبی تاریخ میں ایسے دور بہت کم آئے ہیں جن میں تخلیقی ابیال اور انتشار کی وہ کیفیت تھی جو نئی شاعری کے وجود میں آئے کی وجہ سے پیدا ہوئی بلکہ نئی شاعری نے جو پانچ ساتھ قلمی پھیلاو والے شاعر پیدا کیے تو اسی وجہ سے کہ تخلیقی آتش فشاں کا دائرہ کار عالم سے زیادہ وسیع اور پُر زور تھا تصور کیجیے کہ ۱۹۰۰ کے لگ بھگ جب اقبال نے شاعری شروع کی اس وقت ہمارے ادبی منظر کا نقشہ کیا تھا؟ روایتی شاعری (جس کے نامور نمائندے دانش اور آسیر تھے) اپنی قوتوں کو چھکی تھی۔ غالباً اور امیت کے سامنے ہوئے جو ان کے لیے عافیت کی را یہی تھی کہ ان کے کوہ پیکر دیا و سے دُور رہا جائے۔ حالی اور آزاد نئی شاعری کے جو زیج بوئے تھے ان کے لیے زمین تیار نہ تھی۔ حالی کے نظریاتی حملوں نے روایتی طرزِ انہار کے قلعے میں جگہ جگہ شکاف ڈال دیے تھے لیکن نئے لکھنے والوں کا جنم غیر جو ۱۹۵۰ سے ۱۹۶۰ کے درمیان

ہمارے سامنے آیا اس کے بیچنی کی جگہ ایک طرح کی بے بقینی تھی کتاب کیا کیا جاتے۔ ایسے میں اقبال کو د پڑھے اور ہزاروں لکھنے والوں کو راہ مل گئی۔ اقبال کسی تخلیقی *explosion* کی پیداوار نہیں تھے بلکہ انہوں نے خود ایک تخلیقی *explosion* پیدا کیا۔ نئی شاعری اقبال کو تو نہ پیدا کر سکی۔ لیکن تخلیقی قوت کو آزادی اور روانی کے جس زبردست و حارے کا افتتاح اس کے ذریعے ہوا وہ ہماری شاعری میں تقریباً فتحہ الشال ہے۔

نئی شاعری کی انتیازی صفت یہ ہے کہ وہ انسانی صورتِ حال کے بارے میں مسلسل سوالات اٹھاتی رہتی ہے۔ فرانسیسی علامت پرستوں کا یہ نظریہ کہ شاعری ایک طرح کی ساحرانہ قوت ہوتی ہے جس کے ذریعہ شاعر کا درجہ انسان سے بڑھ کر خلاق یا خدا کے برابر ہو جاتا ہے، بیسویں صدی کی بہیانہ نمادیت کے سامنے ناکام ہوا تو شاعروں کے لیے کوئی چارہ نہ رہا کہ وہ بتانے کے بجائے پڑھنے پر اکتفا کریں۔ بودلیشیر کے بارے میں سائز (بے بودلیشیر کے نظریات سے کوئی خاص دل بستگی نہیں) یوں لکھتا ہے:

بودلیشیر خود تسلیم کرتا تھا کہ صرف تین طرح کے وگ قابل احترام ہیں: پادری،  
جنگ جو اور شاعر، یعنی علم، ہلاکت اور تخلیق۔ ہم دیکھ سکتے ہیں کہ اس بیان میں تخریب اور تخلیق کی جیشیت ایک جوڑے کی سی ہے۔ دونوں صورتوں میں مطلق و اقتضات عمل میں آتے ہیں۔ دونوں صورتوں میں انسان کے ذریعہ کائنات میں ایک شدید اور واضح تبدیلی پیدا ہوتی ہے ... بودلیشیر انسان کی تعریف اس کی قوت تخلیق، نہ کہ قوتِ عمل کے ذریعہ کرتا تھا ... بودلیشیر کی نظریہ میں تخلیق خالص آزادی ہے اس کے قبل کچھ نہیں، اس کا آغاز کار اپنے اصول کو خود مطلق کرنے سے ہوتا ہے۔

بودلیشیر کے یہ خیالات شاعری کو مطلق علم اور اس طرح شاعر کو مطلق عالمت عطا کرنے کی کوشش کی آخری کوشش تھی۔ جدیدیادہ پرست تہذیب نے ان کوششوں کو کس طرح چکنا چور کر دیا اس کا افہار نظم کے اس دعوے میں ہوتا ہے کہ ”سچائی نے آج تک کبھی مطلق کے بازوؤں کا سہا لا نہیں لیا“ اور یہ کہ ”ہر وہ چیز جس کو تختیل میں لایا جاسکتا ہے اس کا سچ ہونا لازمی ہے۔“ نظم کا یہ قول بھی قابلِ الحافظ ہے کہ ”اعتراف، گریز، پورستہ عدم اعتبار اور طنز کی محبت، یہ سچ کی علامتیں ہیں۔ ان کے علاوہ جو کچھ ہے مرلیخانہ ہے“

دورِ جدید نے علامت پرستوں کی اس سی کو، کہ شاعر کو مطلق علم کا خالق بھجا جائے،  
ناکام تونکر دیا۔ لیکن معاصر دنیا کے احساس، اس کے تلاطم اور تباہی کے ذریعہ انسانی روح میں پیدا  
ہونے والے تگ قیاز کا شعور، علامت پرست شعراء نے جس کا انہیا رشدت سے کیا، وہ باقی رہا۔  
بودلییر کہتا تھا کہ وہ شخص جو زندگی کے شر اتفاق کو قبول کرنے سے انکار کرتا ہے، اپنی روح فروخت کرتا  
ہے۔ چنانچہ تمام دنیا کی نئی شاعری میں معاصر ما جوں کا احساس شدید سے شدید تر ہوتا گیا ہے،  
فرق صرف یہ ہے کہ یہ شاعری ان سوالات کے جمل میں سرگردان ہے جو معاصر ما جوں سے پیدا ہوتے  
ہیں، وہ جوابوں کی تلاش میں فلسفہ کی بجائے خوابوں کا سہارا یعنی ہے۔ ارولنگ ہاؤے Irving Howe کہتا ہے کہ اگر ما فنی جوابات میں ہمک تھاتوں مال خود کو سوالات تک محدود کرتا ہے۔ حتیٰ کہ کامیو، جس  
نے دیکارت کے مشہور قول "میں سوچتا ہوں اس لیے میں ہوں" کو یوں بدل دیا تھا کہ "میں  
بناوٹ کرتا ہوں اس لیے میں ہوں" بالآخر بناوٹ (جو عمل کی علامت ہے) کے خارجی اور  
جارحانہ عملی پہلو کو ترک کر کے اس کے داخلی پہلو تک آگیا کہ "جدید ہوش مندی کو جو چیز کا سیکی  
ہوش مندی سے متاز کرتی ہے وہ یہ ہے کہ کلاسیکی ہوش مندی اخلاقی مسائل پر کھلکھلی پھولتی ہے  
اور جدید ہوش مندی مابعد الطبعیاتی مسائل پر سلسلی پھولتی ہے" یعنی اصل عمل تو روح کے  
اندر بربرا ہوتا ہے۔ انسان بغاوت کیوں کرتا ہے؟ اس لیے کہ وہ محسوس کرتا ہے کہ ما جوں رازگار  
نہیں ہے یعنی محسوس کرنا بینایادی عمل ہے، خارجی عمل بینایادی حیثیت نہیں رکھتا۔ سارے تر کی کامیو  
سے ناراضگی اسی بات پر تھی، لیکن حقیقت کا دباؤ فلسفے کے دباؤ سے زیادہ ہوتا ہے۔ اسی لیے  
نئے شاعر نے کامیو کے استدلال و جود کو یوں بدل دیا: "میں محسوس کرتا ہوں اس لیے میں ہوں"  
میں سوچتا ہوں اس لیے میں ہوں۔  
میں بغاوت کرتا ہوں اس لیے میں ہوں۔  
میں محسوس کرتا ہوں اس لیے میں ہوں۔

ان تین جملوں میں اس تخلیقی شعور کی پوری تاریخ بند ہے جو پچھلے تین سورسوں سے انسانی روح  
میں طوفانِ اٹھاتا رہا ہے اور نئی شاعری اس طوفان کے ساتھ اس شعور کی بھی وارث ہے۔ جو لوگ  
شاعر کو ایک کاری گرسے زیادہ اہمیت نہیں دیتے اور جو شاعری کو ضروریاتِ زندگی پوری کرنے کا  
ایک ذریعہ سمجھتے ہیں (صحیح معنوں میں تخلیق کا صرف دو ہیں، شاعر اور مرد و دوسرے (اجعفری) ان  
کی ناراضگی حق بجانب ہے، کیونکہ وہ زندگی کے خارجی مظاہر کو اس کے داخلی مظاہر پر ترجیح دیتے

پس۔ لوکاچ ہمارے ادبی نہ سماں کی طرح بھوٹانہیں ہے اس لیے وہ انہیں خیالات کو فلسفیانہ رنگ میں بیان کرتا ہے۔ اس کا خیال ہے کہ وہ ادب جو عمل کے خارجی مظاہر کو اہمیت دیتا ہے "حرکی اور ترقیاتی" (لفظ ترقیاتی لاکن توجہ ہے) تصور جہاں *World view* کا حامل ہے اور وہ ادب جو ایسا نہیں ہے، اس کا تصور جہاں "جمودی اور سنتی خیسہ احساساتی" *static and sensational* ہے۔ ممکن ہے سنتی خیز اور احساساتی کا خیال ہے دکڑ ہیو گو کے خلصے صلا پرو جو اس نے بودلیش کا مجموعہ پڑھ کر اس کو لکھا تھا کہ تم نے شتر سے سماں پر ایک نئی تھر تھری اور سنتی *frisson* پیدا کر دی ہے۔ بہر حال، ہیو گو اور لوکاچ ہم زبان ہونے کے باوجود ہم خیال نہیں ہیں کیوں کہ ہیو گو کی مراد یہ یعنی کہ بودلیش کے جرأت مندانہ طرز نکلوں اخبار نے معاصر شاعری کو جھبھوڑ والاتھا۔ لوکاچ چوں کہ بنیادی طور پر عقلیت پرست ہے اس لیے وہ احساس اور سنتی میں کوئی خاص فرق کرنے پر قادر نہیں ہے۔ وہ کافکا اور رابرت مسل کی مشال دے کر کہتا ہے کہ جدید فن کا رنے خارجی حقیقتوں کو تپلا *attenuate* کر دیا ہے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ اس کی شخصیت بکھری ہوئی معلوم ہوتی ہے۔ جدید فن کا انکی اس تمنا کو، کہ دنیا پھر پہلے کی طرح سادہ اور مخصوص ہو جائے، وہ *Primitivism* کہ کہ جو من شاعر گاث فریڈین (جس نے ایڈ کو ستار کیا تھا) کی نظم نقل کرتا ہے:

ای کاش کہ ہم لوگ اپنے اوائلی اجداد ہوتے

گرم، حابس، دله لوں میں چلتے، ملے ماؤے کے چھوٹے چھوٹے لوندے

جن کے عرق سے زندگی، موت، محمل کا شہرنا، سرکار

مکر کرٹے ہونا ہے آواز برآمد ہوتا۔

لیکن یہ *Primitivism* نہیں ہے، یہ مادہ پرست زندگی کے نفع نہ قسان کے معیار پر تنے والے مقاصد اور اعمال کے خلاف احتجاج ہے، انسانی زندگی سے مخصوصیت اور خلوص اور نئے پن کے اٹھ جانے کا ماتم ہے۔ بو رہس نے آٹھویں صدی کے مراقبی عرب شاعر ابوالقاسم حضری کی ایک نظم اپنے دیوان میں شامل کی ہے جس میں وہ کہتا ہے کہیرے اشعار موتیوں میں تنے ہیں، لیکن کاش کریں پیدا نہ ہوا ہوتا۔ محمد علوی کی نظم "اب جدر بھی جلتے ہیں" یوں ختم ہوتی ہے:

گاے بھیں کاریوڑ

اب ادھر نہیں آتا

اوٹ پر حامی ڈھاسا  
اب نظر نہیں آتا  
اب نگھوڑے ہاتھی ہیں  
اور شودہ براتی ہیں  
اب گلی میں کمتوں کا  
بھونکنا نہیں ہوتا  
رات چھٹ پر سوتے ہیں  
بھوت دیکھ کر کوئی  
چونکنا نہیں ہوتا

اب جد صریحی جاتے ہیں  
آدمی کوپاتے ہیں

لوگوں کے پیر و اے آدم بیزاری کو کوی یجا چہرالیں گے۔ لیکن یہ آدم بیزاری نہیں ہے، بلکہ زندگی سے مخصوصیت اور سچائی ختم ہو جانے کا لوح ہے، اور مخصوصیت جو ہر نی چیز کو دلچسپی جانتی ہے اور ہر چیز کو پرسرت تحریکی نگاہ سے دیکھتی ہے۔ محض بچپن کی مخصوصیت کے دخل جانے کا لوح نہیں ہے، بلکہ تمام بنی نوع انسان کی مخصوصیت مخفی ہو جانے کا لام تم ہے۔ اپنی Immortality Ode میں درڈ و رکھ انسانوں میں اس مخصوصیت اور خدا تعالیٰ تقدس کی کمی کا رنج کرتا ہے جو بچپن میں ان کا حصہ ہوتی ہے اور مکروہات زمانہ انسین اس سے جدا کر دیتے ہیں۔ وہ یہ تعلقیں کرتا ہے کفرات کے حسن کی طرف راغب ہو جاؤ تاکہ دوبارہ اس کی غیبت بے گناہ تک پہنچ سکو جو بچوں کا حصہ ہوتی ہے۔ محمد علوی کی فلسفہ کا دھانچا اتنا یچیدہ نہیں لیکن ان کی فلسفہ میں بیان کردہ تجربہ اس سے زیادہ یچیدہ ہے۔ کیوں کہ مخصوصیت اور خدائی تقدس سے حرومی جو محمد علوی کی فلسفہ میں ہے اس کا اظہار کرنے کے لیے بچوں کے روزمرہ کے تجربے استعمال کیے گئے ہیں لیکن مجری اثر صرف ایک پچھے یا محمد علوی یا صرف قاری کی مخصوصیت کا زوال نہیں بلکہ ہم سب کی مخصوصیت اور پھر تمام ابن آدم کی مخصوصیت کے زوال کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔

ایسی ہی نظر میں محمد علوی کے فن میں ارتقا کی طرف اشارہ کرتی ہیں، یعنی ممکن ہے ان کا عمودی ارتقا اب رُک گیا ہو لیکن اس کی جگہ افتنی ارتقائے لے لی ہے۔ نظم جو بننا ہر محمد علوی کے اس ماوس اسلوب میں معلوم ہوتی ہے جس کے بارے میں محمود ایاز نے کہا تھا کہ محمد علوی پچھوں کی طرح شاعری کرتے ہیں، باطن پچیدہ اور کئی حقیقتیں کی مالک ہے۔ ان چیزوں کا انتخاب قابل غور ہے جن کا نہ ہونا مخصوصیت اور تحریر انگیز مسرت کے زوال کی علامت ہے۔ گیا ہے۔ وردہ زور کے مرغزار، کجھ اور حشیے کا ذکر کر کے کہتا ہے کہ زین اور اس کا ہر ہر معمول منظر پچین میں ایک الوہی روشنی میں ترا در کسی خواب کے خدم حشم اور اس کی تازگی سے بھر لپور معلوم ہوتا تھا۔ اخلاقی مقصد کو واضح کرنے کی بے خبری نے اسے فرصت زدی کو وہ مخصوص یا منفرد چیز دی منظروں یا تجربات کے نام گئے۔ اس کے برخلاف محمد علوی کی آنکھ ہر جگہ رُکتی ہے اور ہر صورت حال کا جو ہر نکال لاتی ہے۔ بھانت بھانت کے بندہ جو پچھوں کے ہاتھ سے روٹی چین لے جاتے تھے اور اب غائب ہیں، اس بات کی بھی علامت ہیں کہ شہری زندگی کے دباوے لوگوں کو فطرت کی آزادگی اور اس کے ارتعاش انگیز دل چپ اور تھراتے ہوئے خطروں سے دور کر دیا ہے۔ نظم بندروں سے شروع ہوتی ہے اور فوراً ہی مداریوں کا ذکر ہوتا ہے۔ بندروں اور بھالوؤں، سانپوں اور طوح طوح کے جانوروں کا شہریں تماشا کرتے ہیں اور اس طرح فطرت کے حیران گئے ماحول سے ہمیں ہم آہنگ کرتے ہیں۔ وہ جادو، شعبدہ بازی اور ہاتھ کی صفائی دکھا کر ہمارے ذہنوں کو تحریر کے لیے آنادہ رکھتے ہیں۔ لیکن اب وہ تو عرض بھکاری ہو گئے ہیں یا شاید وہ اب بھی موجود ہیں لیکن عاقل دبانع، دانا و بینا شخص کو ان کا کھیل اب محض بھیک مانگنے کا بہانہ معلوم ہوتا ہے۔ ساری نظم میں انسان اور جانور (جو تہذیب اور فطرت کے نمایندے ہیں) نئے نئے روپ میں سامنے آتے ہیں، یعنی ایسے روپ میں جو کسی وقت نیا تھا لیکن اب وہ یا تو پرانا اور غیر دل چپ معلوم ہوتا ہے یا پھر باقی ہی نہیں رہ گیا۔

اس طرح محمد علوی کی بننا ہر یک رنگ اور غیر پچیدہ نظموں میں ایک وحش کا دینے والی کیفیت ہے۔ ان کی مثال خواہوں کی سی ہے کہ جب تک ہم خواب دیکھتے رہتے ہیں ہر چیز باخل فطری اور مناسب معلوم ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ ڈراموں نے خواب میں کبھی نہیں یہ خیال ہیں آنکہ جو کچھ ہو رہا ہے وہ غیر فطری اور واقعیت سے عاری ہے۔ لیکن جب آنکھ کمل جاتی ہے اور خواب ہیں یاد آتا ہے تو یہ بھی محسوس ہوتا ہے کہ ہم تو بڑی مجبوب بجیب باقی دیکھ رہے ہیں۔ دوچار نظم

کو چھوڑ کر محمد علوی کے نسلوں میں کوئی خواب ناک فضنا بھی نہیں ہے۔ اگر ایسا ہوتا تو کوئی خاص بات  
نہ تھی۔ کیوں کہ خواب کا ذکر یا بیسان کیے بغیر وہ کمیت پیدا کرنا جو خواب میں ہوتی ہے، ایک  
تجزیقی کارنامہ ہے۔ محمد علوی کو ممکن ہے غیر شعوری طور پر خواب کی اس خصلت کا احساس جو کہ  
بعد میں اس کا اثر اور معنویت اصل دوران خواب سے زیادہ پھیپھیدہ ہوتی ہے کیونکہ اس  
کے بیسان خواب کا ذکر اکثر ہوا ہے۔ خود یہی نظم (آب جدھر بھی جاتے ہیں) خواب کے ذکر پر  
ختم ہوتی ہے:

رات چھت پر سوتے ہیں

سموت دیکھ کر کوئی

چونکنا نہیں ہرتا

بعن مثالیں اور دیکھیے:

دن میں کس کو دیکھا تما  
چاند رات بھر چمکے

---

چھپا کر ن آنکھوں میں رکھ پاؤ گے  
کوئی خواب نیند میں چُجَا جائے گا

---

ستھوہڑ کی شاخوں پر پھول کھلے گلابوں کے  
دیکھے ہم نے رات کر شے خوابوں کے

---

دن کا سورج تو مری آنکھیں ہی اندر گیا  
پکھنہیں تو رات نے اک خواب دکھایا تو تھا

---

رات پڑے تو  
آنکھیں دونوں  
خواب وہی دکھائیں

## اب کے ڈوب ہی جائیں

آگے کیا ہوگا، ہمیں معلوم ہے  
دیکھتے ہیں خواب پر دیکھا ہوا

ڈرا کیہلا، فرینک شائن اور دولٹ مین نامی نظمیں برا اور راست خواب سے متعلق ہیں لیکن یہ ڈرا اونے خواب ہیں جن میں ایک طرح کی نظرت بھی شامل ہے۔ عام طور پر علوی کے یہاں خوب دیکھنے کا عمل کسی روحانی یا فلسفیات مقصود کو چھانے یا اس کی علامت بنانے کا وسیلہ نہیں، بلکہ ایک خالص اور ثابت عمل ہوتا ہے، یعنی وہ خواب دیکھتے ہیں اور اُبیں۔ اسی لیے میں ان کی نظمیں کی طبعی سادگی کو ان کے تخلیقی عمل سے براہ راست متعلق کرتا ہوں کہ خوابوں سے ان کا شفعت خالص فن کارانہ اور تخلیقی ہے۔ خواب، حصن خواب ہیں۔

وہ ڈرا اونے ہوں یادل کش، روحانی ہوں یا جنسی یا محض روزمرہ کے خواب، ان کی تتو یہ ہے کہ جب ہم بیدار ہوتے ہیں تو ان کی معنویتیں (اگر ان میں کوئی معنویتیں ہیں) ہم پر واثق ہوتی ہیں۔ بعض لوگ علوی کی طبعی سادگی کی تعریف اس لیے کرتے ہیں کہ ان کو اس پہلی ممتنع کا درحق کا ہوتا ہے، یادوں یہ گمان کرتے ہیں کہ نارسیت اور پچیدہ استعارہ و پیکر سے جگہ گاتی ہوئی شاعری غیرلطی ہوتی ہے اور اس کے مقابلے میں علوی کی شاعری "فطري" ہے۔ یہ اُس قسم کا درحق کا ہے جو حالی اور ان کے متبوعین کو "نیچرل" شاعری کے باسے میں ہوا تھا۔ یہ تمام شاعری کا خاص ہے کہ وہ ہیں کو اکب کچھ، نظر آتے ہیں کچھ، کافتشہ پیش کرتی ہے۔ فارسی سے متاثر اسلوب بھی اسی وقت روا ہے جب اس کے نیچے کچھ ہے بلکہ علوی کی ایک کمزوری ہے کہ بعض اوقات ان کی وقت غیرسادہ ہے جب اس کے نیچے کچھ ہے اور سادہ اسلوب بھی اس کا بتدیر یعنی کم ہونا ان کے منزل پر منزل آگے بڑھنے کی دلیل ہے۔ لیکن ایسی وہ اس رجحان سے پوری طرح سجاہات نہیں حاصل کر پائے ہیں۔ چنانچہ نظم اور غزل دونوں میں انھوں نے بعض اتفاق یہ فرض کر لیا ہے کہ سادہ یا برجستہ انداز میں بات کہ دی جاتے تو چاہے اس کی تھیں کچھ ہو یا نہ ہو، کام پل جائے گا۔ صبح، دوپہر، شام، رات والی بعض نظمیں اس کمزوری کا نمونہ ہیں۔ مثلاً

## شام کی نظر

بھیجے کوئی  
جو ان عورت  
بیمار شوہر کے  
سر ہانے بیٹھی  
اندر ہی اندر  
روزہ ہی پڑو

ظاہر ہے کہ یہ محن نشر ہے کسی صورت حال کے بیان کرنے کے لیے نثر عام طور پر کافی ہوتی ہے اس لیے جب شاعر کو کچھ بیان کرنا پڑتا ہے تو وہ بہت محاط ہونے کے باوجود اکثر نثر سے قریب ہو جانے سے بچنے نہیں سکتا۔ تشبیہ اگرچہ غلیقی زبان کا ایک جو ہر ہے لیکن تشبیہ کی خوبی (جیسا کہ میں نے کہیں اور واضح کیا ہے) یہ ہے کہ جن دو چیزوں میں مماثلت ڈھونڈی جائی ہوں ان کا تعلق بہت سامنے کا نہ ہو۔ ”دودھ کی طرح سفید“ کہنے میں کوئی مراہنیں لیکن ”اتا سفید کہ تجھ سمجھے ایک قطرہ روشنائی سے اس کا قتل ہو سکتا ہے۔ کہنے میں مراہنے، یعنی یہ تو کہتا ہے:

so arrogantly pure, that a child might think

it can be murdered with a spot of ink.

محمد علوی کی جوان عورت اور شام میں وہی رشتہ ہے جو شہزادہ رومان کے پیلے ماہتاب اور مفلس کی جوانی میں ہے۔ ایسے موقع پر لامحالہ الیٹ کا کلرو فارم زدہ مریض یاد آتا ہے۔ محمد علوی کو الیٹ سے نکالنا زیادتی سمجھی لیکن اصولی بات اپنی جگہ پر ثابت ہے کہ تشبیہ اگر سامنے سے لائی جائے تو فضول ہو جاتی ہے۔ نئی شاعری میں تشبیہوں کا جلال اور جمال دیکھنا ہو تو سلسلہ پالانچہ کا کلام پڑیسے۔ الیٹ نے تشبیہ کی سادگی سے ہی بھاگنے کے لیے سر و منی حوالے کا سہارا ڈھونڈا تھا۔

اس کے بخلاف اسی سلسلے کی ان نظموں میں جن میں محمد علوی نے تشبیہ کو سیکھ کے بیس میں چھپا دیا ہے، بات باکل خلقت ہو جاتی ہے۔ یہ سمجھنا کہ محن سادہ بیانیہ شاعری اور منظر نگاری کر کے سہم اساتذہ کے برابر ہو سکتے ہیں یا ازدود شاعری میں چینی شاعری کا مزا لے سکتے

ہیں، بہت بُری سجھوں ہے۔ شاعری میں سادگی اکثر سادہ لوگی نہیں تو سادہ مزاجی کا نتیجہ ہوتی ہے۔ مثلاً اور پر سادگی کے باوجود اس نظم کو سادہ کہنا اور اس کے حوالے سے بظاہر پچیدہ یا فارسیت آمیز شاعری کو مطلعون کرنا تنقیدی نظر کو عینک کی ضرورت ہونے کا ثبوت دینا ہے۔

### صحیح

کسی اُپنی حجت سے  
کوئی کالی بلی<sup>۱</sup>  
زمین پر گری  
دباتے ہوتے  
منہ میں  
اجلا کبوتر

یہ ایک غیر معمولی نظم ہے کیوں کہ بیانیہ پر پیکر اور استعارہ اس طرح حاوی ہیں کہ بیانیہ کی اہمیت تقریباً زائل ہو گئی ہے۔ اگر ”شام“ والی نظم مخفی ایک معمولی شام پر معمولی نظم تھی تو نظم ایک غیر معمولی نظم ہے کیوں کہ اس کا عنوان صرف ایک بہانہ ہے ان معنوں کا جو اس کے دروازے سے نظم میں داخل ہوتی ہیں۔ کالی بلی اور اجلا کبوتر کو سطحی طور پر رات اور دن کا حوالہ فرض کر لیجئے تو نظم ایک خوشگوار لیکن تھوڑی سی puzzling تصویر کے علاوہ کچھ نہیں لیکن کالی بلی اور اجلا کبوتر اصلی بھی ہو سکتے ہیں۔ صحیح ہوتے ہی بلی نے شکار کی تلاش شروع کر دی ہے اور صحیح ہوتے ہی زندگی کا پنج بھور انسانوں کی گردان دبوجنے لگا ہے۔ دذوں اشارے موجود ہیں۔ بلی کھتی ہی بلندی سے کیوں نہ گرے لیکن وہ ہمیشہ محفوظ گرتی ہے۔ کبوتر اگر زمین پر گرتا ہے تو اس لیے کہ اس کی قوت پر واختم یا محدود ہو گئی ہے۔ بلی کا اُپنی حجت سے گرنا اس کی زندگی کی دلیل ہے اور کبوتر کا نیچے آنا اس کی موت۔ بلی کے منہ میں دبا ہوا کبوتر خود شاعر بھی ہو سکتا ہے جو رات کو توفع اور پُر جوش رہتا ہے، لیکن صحیح کے وقت اس کی قوت اختتم ہو جاتی ہے۔ علوی ہی کا شعر ہے:

رات ملی، تہنائی ملی اور جام بلا  
گھر سے نکلے تو کیا کیا آراہم بلا

اور یہ شعر بھی علوی کا ہے :

رات پڑت گھر جانے ہے  
صحیح تلک مر جانے ہے

علوی ان چند شعرا میں ہیں جن کے کلام کی تنقید کسی ایک نظم یا دو چار نظموں، غزووں کے حوالے سے نہیں ہو سکتی۔ ان کا سارا کلام آپس میں اسی طرح مربوط ہے جس طرح کسی شہر کی شاہرا ہیں اور محلیاں ایک دوسری سے پیوستہ ہوتی ہیں۔ ان کے کلام میں تنوع بھی اسی طرح کا ہے جیسا کسی بڑے شہر میں ہوتا ہے لیکن محسن تنوع بھی ایک طرح کی بے زنگی کی دلیل ہو سکتا ہے۔ اس معنی میں کہ جس کا اپنا کوئی رنگ نہیں وہ ہر رنگ میں شکر کہ لیتا ہے۔ تنوع کی صفت یہ ہے کہ اس کی کثرت میں بھی وحدت جلوہ گر رہتی ہے۔ گنیں برو Gainsborough نے

جو شوا رینالدُس کی بنائی ہوئی ایک تصویر دیکھ کر بے ساختہ کہا : "لخت ہو، یہ شخص کسی قدر تنوع ہے" گنیں برو کی بھی مراد یہی تھی کہ اگرچہ ہر تصویر پر رینالدُس کی شخصیت کی مہر تھی لیکن ہر تصویر میں کیفیت، پیشگش کا انداز تصویر کے موضوع (یعنی جس شخص کی تصویر تھی) کے چہرے کا تاثر، اس کا ماحول، اس مختلف تھے۔ محمد علوی کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ وہ بھی سمجھیہ، غیر سمجھیہ، طنزیہ، افسرودہ، خوش طبع، نکتہ پیں، خشمگیں، گزشتہ یادوں میں گم، آیندہ کی توقع میں سرشار، دن رات کی زندگی میں معروف، دنیا سے الگ تھلاک، ہر طرح کی کیفیت کا انہما کرتے ہیں لیکن ہر جگہ ان کی شخصیت مرکزی اہمیت رکھتی ہے۔ ان کی سمجھیگی یا اظرافت کسی اور ہم عصر کی سمجھیگی یا اظرافت سے محاصل نہیں۔ انسانی مزاج کے جتنے مختلف پہلوؤں کا اظہار محمد علوی کی شاعری میں ہوا ہے، اس کی مثال شاید کسی کے یہاں نہ ملے۔

لیکن یہ تنوع ایک اور صفت سے متصل ہے۔ ممکن ہے کسی شاعر کی شخصیت کے خود اتنے پہلوؤں ہوں لیکن وہ اپنے مزاج اور طبیعت کی پچ کے باعث مختلف کیفیات کا اظہار کر سکتا ہو۔ مثلاً ہم بہ انسانی تصویر کر سکتے ہیں کہ اقبال اگر چاہتے تو کسی بھی طرح کی نظم کر سکتے تھے۔ یعنی ان کے پیے ممکن تھا کہ وہ عشقیہ یا واقعاتی نظم کہ دیتے۔ اس طرح کی شاعری ان کے تخلیقی جوہر کا خاص ذرخ نہ تھی لیکن ان کی تخلیقی قوت سے بعید نہ تھی۔ محمد علوی کا غیر معمولی وصف یہ ہے کہ

ان کا تنزع فطری اور ان کی ذات سے عقش ہے۔ یہ ان کی شاعر از شعفیت کے اس افتقی پھیلاو کی دلیل ہے جو کامیاب ترین تخلیقی ذہنوں کا خاصہ کبھی جا سکتی ہے۔ ایک الحدودہ شکستہ مسجد کا ماتم کرتے ہیں تو دو سکر لئے ہیں وہ خدا سے پوچھتے ہیں کہ اس نے ایسی دنیا بنائی ہی کیوں جس میں مسجدیں شکستہ ہوں۔ ابھی وہ بیل کے سفر سے خوش ہو رہے ہیں یا کھلوٹوں کو اپنے پتھے فرض کر رہے ہیں تو فوراً ہی وہ ان لوگوں کا ماتم کرتے ہیں جو دنیا سے یوں چلے گئے گویا کسی کو ان کی ضرورت نہ تھی۔ جدید شاعری کی نایاندگی کے لیے جب نامول کا خیال آتا ہے تو تقریباً سب سے پہلے محمد علوی اسی لیے فہرنس میں آتے ہیں کہ ہماری زندگی کا ان سے زیادہ مکمل اور تنزع انہمار کسی سے د ہو سکا ہے۔ اس طرح نئی شاعری کے تجرباتی، غیر رسمی، نئے الفاظ کی تلاش میں سرگرد اور روایتی شاعر از اسلوب سے گریزان اسالیب کے بھی تمام رنگ ان کے یہاں اس طرح غلطان دیپھاں ملتے ہیں کہ اس پہلو سے ہی ان کا کلام نایاندگی کا درجہ رکھتا ہے۔

یہی اور پریانیہ شاعری کے خطرات کا ذکر کیا ہے اور باخ Auerbach

نے اپنی مشہور زمانہ کتاب "نقل" Hinesie میں اسی بات سے بحث کی ہے۔ اس نے بتایا ہے کہ پریانیہ کا ایک اسلوب تو ہومر کے یہاں ملتا ہے، جہاں ہر بات تفصیل سے مذکور ہوتی ہے تو ایک اسلوب اور ہے جس میں صرف اہم یا مرکزی باتیں کہی جاتی ہیں، باقی سب اس صفت سے متصف ہوتا ہے جسے وہ پس مظہری backgroundness کہتا ہے۔ اسی کے الفاظ میں نہیں:

اپنے اختلاف کی وجہ سے یہ دونوں اسالیب بنیادی ٹھاٹ کی نایاندگی کرتے ہیں۔ ایک طرف تو وہ بیان ہے جو پوری طرح خارجی کر دیا گیا ہے جس میں یعنی ہر طرف بر ابرہم ہے، ربط کہیں سے منقطع نہیں ہے، انہمار آزاد ہے۔ تمام واقعات پیش مظہری میں ہیں اور ایسے معانی کا انہمار کرتے ہیں جن میں غلط ہی کا امکان نہیں اور جن میں تاریخی ارتقا اور نفسیاتی تناظر کے کوئی عنصر نہیں دوسری طرف وہ بیان ہے جس میں بعض حقتوں کو انجہار کر زیادہ سامنے لایا گیا ہے باقی سب مبہم ہیں۔ اس میں ایک طرح کا اچانک پن اور غیر انہمار کر دہ کے اثر کا اشارہ ہے، پس مظہری، خصوصیت، معانی کی تکمیل اور تشریح کی ضرورت ہے۔ اس میں ایسے اشارے ہیں جو آفاقی اور کائناتی ہونے کا ذکر ارکتے ہیں اس

میں تاریخی اعتبار سے ہوتے جانے کے نصویر کا ارتقا اور مسائلی معاملات سے اٹھاں ملتا ہے۔

یہ بات ظاہر ہے کہ ہومر کے روشن بیان میں جو چیز اسے شاعری کی سطح پر قائم رکھتی ہے وہ ایک طرح کا تعمیری ربط اور تخلیقی الفاظ کی وہ کثرت ہے جو بیان کو ایک داخلی تسلسل عجیب ہے۔ اس کے برخلاف دوسری طرح کے بیانیہ میں ڈرامائیت کا بہام اور اچانک پن ہوتا ہے جو اتنے کو داخلی حیثیت سے مشکل کر دیتا ہے اور اس طرح کثیر المعنیت کی راہ آسان کرتا ہے۔ محمد علوی نے غیرشوری طور پر اپنی بہترین نظموں میں دوسری راہ اختیار کی ہے۔ ان کے یہاں ڈرامائیت کا احساس اس قدر حیرت انگیز اور شدید ہے کہ مجھے ہر وقت موقع رہتی ہے کہ محمد علوی اب کوئی ڈراما لکھیں۔ گھوڑے پر ایک لاش، کوئی ان کی بہترین نظم سمجھتا ہوں اور جب میں نے اور بارخ کا مندرجہ بالا تجزیہ پڑھا تو مجھے محوس ہوا کہ یہ نظم اور بارخ کی بیان کردہ ان تمام خصوصیات کا مکمل منون ہے جو پس منظری، بیانیہ کا خاصہ ہوتی ہیں:

گونج آٹھی ساری وادی زخمی گھوڑے کی ٹاپوں سے  
ٹاپوں کی آواز پہاڑوں سے ٹکرائی، بکھری  
دھوپ کسی اونچی چوٹی سے گرتے پڑتے اُتری  
پڑتے پڑتے پتھروں کے نیچے سایلوں نے حرکت کی  
اڑتے گھوڑکی آنکھوں میں تصویر بی جیت کی  
ریت اچکتی ریت، ریت اور پتھرا اور اک گھوڑا  
گھوڑے پر اک لاش، لاش کوئے کر گھوڑا دُڑا  
جیت کی تصویر گری چکراتے گدو کی آنکھوں سے  
گونج آٹھی ساری وادی زخمی گھوڑے کی ٹاپوں سے

اس نظم کا تجزیہ کرنے کا موقع نہیں ہے۔ لیکن سامنے کی باتیں کوئی بھی دیکھ سکتا ہے کہ حرکت کے پیکروں پر آواز کے سیکر اور آواز کے سیکر ووں پر جمود نے سیکر کس طرح حادی ہیں۔ آخری دو صورتیں بہیک وقت انتشار اور سکوت و جمود کا منظر بناتے ہیں۔ پورے واقعے کی محتویات نظم کے باہر ہے لیکن نظم کے بغیر اس تکہ ہچنا ممکن نہیں۔ نظم کی فضایں شجاعت، بے خوف، خون انگیز

## اثبات و نفي

فرار، موت کی بھیانک حیرت لیکن اس کے ہونے کا یقین، گھوڑے کی بے زبانی اور اس کے سوار کی بے زبانی یہ سب اس صلابت اور قوت سے بیان ہوتے ہیں کہ اس کے ساتے ہمارے زیادہ تر شاعروں کی نیادہ تنظیمیں کھانستی ہوئی چڑپڑی بودھی عورتیں معلوم ہوتی ہیں یہ نظم محمد علوی ہی کی شاعری نہیں بلکہ تمام جدید شاعری میں ایک بلند و تنور مندرجہ میں کی جیشیت رکھتی ہے۔ اس نظم کے بعد مجی اگر شاعری وہی رہی جو پہلے تھی تو شعر گوئی کا یہ بے کاراں ہے۔

(۱۹۶۸)

# سکوت سنگاولے صہدار سے درد

عرصہ ہو ایں نے لکھا تھا کہ پرانی اور دنی شاعری کا فرق دراصل روئی کا فرق ہے یعنی شاعری کے بیشتر موصوعات تو دہی ہیں، لیکن ان کے بارے میں شاعر کا روئی بدل گیا ہے۔ مثلاً جہاں احترام تھا وہاں استہزا ہے، جہاں اعتقاد تھا اب وہاں تشکیل ہے؛ جہاں اعتقاد تھا وہاں اب خود اپنے اوپر اعتبار نہیں۔ کبھی کبھی لوگ سمجھتے ہیں کہ روئی کی اس تبدیلی کا ذکر میں کوئی بڑی تحریف کے طور پر کرتا ہے۔ حالاں کہ واقعیہ ہے کہ جدید شاعری کے بارے میں میری اس رائے کی حیثیت لٹھنی چیز زیادہ ہے تقدیری کم۔ یعنی شاعری اعتقاد کی بنابری قائم ہو سکتی ہے اور تشکیل کی بنابری بھی۔ اگر آج کی شاعری میں تشکیل نہیں ہے تو یہ بھن ایک تاریخی صورت حال ہے۔ لیکن اس تاریخی صورت حال کا اعتراف ضروری بھی ہے اور بعض بنیادی مسائل کو واضح بھی کرتا ہے۔ مثلاً اس بات کی کیا وجہ ہے کہ اگرچہ آج کی شاعری میں داخلی کرب یا روحاںی درود یا فلسفیانہ استفسار کی کیفیات تو ملتی ہیں لیکن تیزی کی کیفیت نہیں ملتی؟ و روحاںی کرب اور اس طرح کی دوسری کیفیات صوفیانہ شاعری یا صوفیانہ طرز کی شاعری میں ممتاز درجہ رکھتی ہیں۔ لیکن اتنا ہی ممتاز تر درجہ تیزی کا بھی ہے، تو کیا وجہ ہے کہ پرانی شاعری میں دوسرے صوفیانہ میلانات اور کیفیات کے ساتھ ساتھ تیزی بھی ملتا ہے اور ہمارے زمانے کی شاعری میں صوفیانہ کرب کا سا رنگ تو ہے لیکن تیزی با مکمل نہیں؟ اگر یہ کہا جاتے کہ آج کا شاعر اپنے بزرگوں کے مقابلے میں کم معمول ہے تو یہ بات کوئی صحیح نہیں ہوں گی کیونکہ ذہنی اعتبار سے تو پرانے شاعر اتنی تیزی سے پختگی کے منازل ملے کر لیتے تھے کہ غالب یا تیز یا درد کی زوجانی اور بُرہ حلپے کے کلام میں ایک ہی سی فنی ہمارت

نظر آتی ہے۔ دوسری طرف بعض شعراء مثلاً محمد علوی کے یہاں اگر تحریر نہیں تو استعجاب فرمادھا ہے جو معصومیت کا ایک تفاصیل ہے۔

ہذا مصالحہ صرف تحریر کی کمی بیشتر کا نہیں، یا قرون وسطیٰ کی معصوم تہذیب یا بے نظر ذہنیت کا نہیں۔ رویتے کی اس تبدیلی کے پیچے بھی بعض اہم فضیلات اور تاریخی عوامل کا لافرما ہیں۔ ہدایہ اگر معاملہ صرف ایک طرح کی تہذیب یا غزل کی نرم شیریں ہے تو کی روایت سے انحراف کا ہوتا تو ہماری شاعری یگانہ کی بندگی سے آگئے نہ بڑھتی۔ کیوں کہ یگانہ کی ذہنیت (یاد ہیں) قدیم شاعر سے بہت مختلف نہ تھا۔ ہذا وہ غزل میں ایک سطحی تبدیلی تو لانے میں کامیاب ہئے گرنے شاعر نہیں سکے۔ اس بات کی دلیل یہ ہے کہ یگانہ کے یہاں جو کچھ نام نہاد اگر محن، انانیت، صلاحت اور اکٹھوں اور اخلاقی مضامین سے شفت ہے وہ سب کا سب آتش کے یہاں موجود ہے۔ آتش کے یہ شر دیکھیے:

|                                         |                                        |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| حسن کا شہرہ ہو ہم کو خاک میں ملوائے عشق | کار مردا نہ کرے کوئی کسی کا نام ہو     |
| بشرط کو بعد عرضت کے ہے ہوتی قدیمت کی    | غینیمت جانتا ہے نگ اپنے پاے چوبیں کو   |
| خون ناہی مردم سے بچے آتا ہے             | گاؤ خر ہونے لگے صورت انساں پیلا        |
| خراب کے جو رے ایمن بہار فکر زنگیں ہے    | چمن کا اپنے صحر سے کبھی پتا نہیں کھڑکا |
| کا گونقش پاے مور ہم کو خاکساری نے       | جواب بھی چاہیں تو تخت بیملاں مول یتھیں |
| ناگوارا کو جو کرتا ہے گوارا انسان       | زہر ہی کمر مزہ شیر و شکر لیتا ہے       |
| اول کوئی طلب ابناے زمانہ سے نہیں        | مجھ پر احسان جو نہ کرتے تو احسان کرتے  |

اب دوین شر یگانہ کے سُن لیجیے، پھر آگے بڑھتے ہیں:

|                                      |                                      |
|--------------------------------------|--------------------------------------|
| پہاڑ کاٹ کے اپنا داے ناکاہی          | گلانہ کاٹ کے اپنا داے ناکاہی         |
| غوطے نگارہ اتحاب غوطے کھارہا ہے      | غواص رمز فطرت ساحل کے پاس پہلے       |
| خاک سے پاک ہو یا خاک سے یکسانہ جائے  | دل کو کچھ زندگی عشق کی لذت تو ملے    |
| خاک میں ہو جے بلنا وہ مسلمان ہو جائے | آگ میں ہو جے جلنا تو وہ ہندو بن جائے |

صاف ظاہر ہے کہ یگانہ اور آتش دوں کے یہاں غزل کی وہ شکل نہیں جو شلام موسیٰ یا جلت یا حسرت کے یہاں ہے۔ لیکن یہ بھی صاف ظاہر ہے کہ زندگی کے بارے میں ان کا تحریر روایتی اور سطحی ہے۔ دونوں کا ذہن مقررہ اور قبول شدہ روایوں سے انحراف بھی کرتا ہے

تو انسیں روایتوں کی حد میں رہ کر جو موجود اور مقبول تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ یگانہ نے نئی شاعری کی تاریخ میں ایک باغی کی حیثیت تو حاصل کر لی تھیں اور اس کی تعمیر میں کوئی نام کام نہ کر سکے۔

رویتے کی تبدیلی کا احساس ان شاعروں کے یہاں بخوبی دیکھا جاسکتا ہے جو یگانہ کے ساتھ ہی اپنی الفزادریت قائم کرچکے تھے تیکن ان کا ذہن مقبول اور موجود اقدار کو قبول کرنے سے انکاری تھا۔ ان شعراء میں ایک طرف تمیر ابی اور راشد ہیں تو دوسری طرف اختر الایمان اور مجید امجد اور ان لوگوں کے کچھ بعد نئے شاعروں کا دہ قابلہ جس کے سربراہوں میں ناصر کاظمی اور خلیل الرحمن عظی سرفہرست ہیں۔

شہریار کی شاعری ناصر کاظمی اور خلیل الرحمن عظی کے سلسلہ میں مرکبی کڑی کی حیثیت رکھتی ہے۔ اگرچہ شہریار کے ساتھ نہیں کور دیا قبول کرنے کا دہ مسئلہ نہیں تھا جو میر ابی سے یہ کر خلیل الرحمن عظی تک سب کو پیش آیا اور جس کی سب سے واضح مثال مجید امجد کے یہاں ملتی ہے۔ مجید امجد جذباتی کرب کے براہ راست اظہار والی شاعری سے مُسند موڑ کر اپنے آخری دنوں میں تقریباً یکساں آہنگ پر بنی اندرون شدید اور اوپر اور پر ساٹ خود کلامی والی شاعری تک تقریباً تیس سال کے عرصہ میں پہنچے۔ لیکن شہریار جو کلائیکی ورثتے سے پوری طرح آشنا ہیں اور جس کے ساتھ یگانہ کا اختلاف یا اس اختلاف کا بخوبی اور خلیل الرحمن عظی اور ناصر کاظمی کی شکل میں یگانہ کے اختلاف سے اختلاف کے مظاہر موجود تھے، اپنے ہمچوں کو دریافت کرنے میں ان لغوشوں یا لڑکھڑا ہٹوں کا شکار د ہوئے جو ان کی نسل اور عمر کے بہت سے شعر کے حصے میں آییں۔

شروع شروع میں شہریار ہمارے ساتھ ایک خوف زدہ تیکن نیم تماشائی نوجوان کی شکل میں نظر آتے ہیں۔ ان کی بہت شروع کی ایک نظم میں ایک شخص زہر کی شیشی ہاتھیں لیے ہوتے دکھایا گیا ہے اور شاعر یہ پوچھتا ہے کہ یہ کیسے ارض ہے اور کیسی دوا ہے۔ اگر شہریار اس خوف زدگی کی، ہی منزل میں رہ جاتے تو نئی شاعری میں ان کے نام کا کوئی صفحہ نہ لکھا جاتا۔ ان کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ انہوں نے تجربہ اور جذبہ دنوں کو بہت جلد و سیع کر لیا۔ اول یہی نہیں بلکہ اکثر ایک تجربے کا بدل اس کا مقناد تجربہ اور ایک جذبے کا جواب اس کا مقناد جذبہ دریافت کر لیا۔ چنانچہ حیاتی اور جذباتی سطح پر روزِ عمل کی صفتی فراوانی اور جتنا

تنوع شہریار کے بیہاں ملتا ہے وہ کسی بھی معاصر شاعر کے حستے میں نہیں آیا۔ خوف اور خوف زدگی، بے چینی اور اکتاہٹ، طنز اور ہمدردی، بے چارگی اور جارحانہ پن، استفہام و انکار، گریز اور استقبال، جوش اور سرد مہری، دفاو اری اور ہرجاتی پن، عشق کی صداقت اور اس کا جھوٹ۔ یہ اور اس طرح کی تمام انسانی جذباتی پیچیدگیاں شہریار کے بیہاں پنے پرے تنوّع کے ساتھ بیان ہوتی ہیں۔

مندرجہ بالا بیان کی دلیل شہریار کی نظم و غزل دونوں میں ملتی ہے۔ لیکن نظم میں تیار غزل میں کم۔ غزل کے ساتھ شہریار کا معاملہ کچھ ایسا ہے کہ انہمار پر تہذیب غالب آجائی ہے اور کچھ یہ بھی ہے کہ انھوں نے سلیم احمد اور ظفر اقبال کی غزل کو بھی ہمدردی کی نظر سے نہ دیکھا۔ لہذا ان کی غزل شکست اور انہدام کی افراتفری سے محفوظ رہی، اگر انھوں نے پیچیدہ اور ظفر خیرہ کرنے والے استغوارے سے پرہیز کیا تو اس مسندِ زور پن سے بھی گریز کیا جسے بعض لوگ المظہر پن سمجھتے ہیں (یا شاید سمجھتے نہ ہوں۔ لیکن کہتے فرز درہیں۔ مجھ سے ایک صاحب نے ٹری سخیدگی سے کہا کہ میرا یہ جرم ناقابل معافی ہے کہ میں نے ظفر اقبال اور افتخار جالب جیسے لوگوں کو بڑھاوا دیا۔ یہ بات الگ ہے کہ میری یہ بساط کہاں کیں کسی کو بھی، کجا ظفر اقبال کو، بڑھاوا دے سکوں) شہریار کی نظر میں ظفر اقبال یا سلیم احمد ناقابل معافی تو نہیں ہیں یہ بھی ہے کہ انھوں نے کم پیچیدہ استغوارے اور فوری تاثر دینے والے بصیری پیکروں کو اختیار کر کے غزل میں ایک ایسی میاذ روی قائم کی جو ایک طرف یگانہ اور آتش کے بنظاہر بلند بانگ لیکن بطن کو کھلے یعنی *pretentious* اسلوب سے الگ ہے تو دوسرا طرف سودا، میر اور الشا کے بعض ان پہلوؤں سے بھی پہلو بجاتی ہے جو غزل کی مقررہ شریعتہ خد بندیوں سے ماوراء نظر آتے ہیں۔

اُردو غزل کے طالب علموں نے اس بات پر نظر نہیں کی ہے کہ اگر میر، سودا اور الشا وغیرہ کا وہ انداز ہے ایسٹی غزل کہ سکتے ہیں، غزل کے اسلوب کی ایک انہتہا ہے تو دوسرے سرے پر ایک اور انہتہا بھی ہوگی۔ یعنی ایسٹی غزل میں *overstatement* ہے تو کوئی ایسی بھی غزل ہوگی جس میں *understatement* ہوگا۔ بعض لہجہ کا دھیما پن نہیں بلکہ شدید تحریک کو بھی اس طرح بیان کرنے کا انداز ہے کہ اس کی شدت یا پیچیدگی فوری طور پر ظاہر نہ ہو اور کم مشاقق قاری کو دھوکا ہو کہ اس میں کوئی شدت یا جدت ہے ہی نہیں۔ پچھلے سو برسوں

میں غزل نے ایک بڑا نقصان یہ اٹھایا کہ اسے یا تو حآل کے زیر اثر مامل اخنطاٹ ذہن کی پسیدا دار کہا گیا، یا پھر امداد امام اثر اور حسرت موبہنی کے زیر اثر عشق کے سادہ معاملات کو سادہ طور پر بیان کرنے کا نام ذمہ کر لیا گیا (لوگ یہ بھول جاتے ہیں کہ حسرت موبہنی نے "مقتنے" کی اشاعت کے پچھے ہی سال کے اندر وہ مضامین لکھنا شروع کر دیے تھے، جن میں حآل کے نظریات کی مخالفت کی گئی تھی۔ حسرت موبہنی نے مسلسل اور بہ اصرار کہا کہ اردو شاعری کی حد تک مومن کو غالباً پروفیشن ہے اور امداد امام اثر نے "کاشت الحفائن" میں جگہ جگہ لکھا کہ غزل تو محض سادہ اور سیدھے سادے جذبات کو بیان کرنے کا نام ہے۔ استوارہ اس کے لیے مضر ہے، ان سب با توں کا نتیجہ یہ ہوا کہ غزل کی شاعری میں <sup>understatement</sup> کی اہمیت کو نظر انداز کر دیا گیا، ورنہ خود میر کے یہاں اس کی مثالیں موجود ہیں۔

شہریار کی غزل کا کمال یہ ہے کہ انھوں نے غزل کے ان محدود موضوعات اور اسالیب کو قبول نہیں کیا جن کی دکالت غزل کے نام پر ہو رہی تھی۔ انھوں نے اپنارشتہ اس اولیت سے جوڑا جو تجربہ کی صداقت کو اس عجیب شان بے نیازی سے بیان کرتی ہے جس میں احساس کی دُنیا یعنی پوشیدہ رہتی ہیں۔ اس پر شہریار کی الغزادی صفت یہ ہے کہ وہ مقصاد یا مفتوح جذبات کو بہیک وقت بیان کر دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر مندرجہ ذیل شعر نظاہر تو بے چارگی اور مخدوٰنی کا انہما کرتا ہوا معلوم ہوتا ہے لیکن صبا سے تحملب اور فعل مضارع یعنی <sup>subjunctive</sup> کا استعمال شعر کو طنزی، احتجاجی، مجبور بے نیازی اور خاموش رائے زندگی کا بھی حال بنادیتا ہے :

چمن در چمن پانہ مل رہے صبا یرا دامن نہ خالی ہے

فعل مضارع کے ذریعہ جو ابہام پیدا ہوتا ہے اس کے امکانات کا شہریار نے بہت خوبی سے استعمال کیا ہے۔ ان کی تمام شاعری میں افعال کی کثرت، محمد حسن عسکری کے اس احتجاج کی یاد دلاتی ہے کہ ہمارے شاعروں نے افعال کو بھلا دیا ہے اور صرف صفات اور اسماء سے کام لیتے ہیں۔ انھوں نے تمثنا نظاہر کی تھی کہ کاش ہمارے شرعاً افعال کی اہمیت کو سمجھیں، ان کے اس بیان میں اور نکات کے علاوہ یہ بات بھی پہنچا تھی کہ افعال، اشیا کے رشتہوں کو ظاہر کرتے ہیں اور اس طرح واضح دلوںکے بات کہنے کے بجائے تجربہ کے مبہم العاد

کو بہت نمایاں کرتے ہیں۔ مثلاً ایسے اشعار دیکھیے:

عاجز ہیں اپنے طالع بیدار سے بہت  
بہر رات ہم کو کوئی گہانی سنائی جاتے  
سبھی کو غم ہے سندھ کے خشک ہونے کا  
کیمیل ختم ہوا کشتیاں ڈبوئے کا  
پہلے ہنائی اوس میں پھر آنسوؤں میں رہا  
یوں بوند بوند اتری ہمارے گھروں میں رہا  
ہمارے نقادوں نے سنجیدہ رنجیدگی، میتن ممزونی، رومانی الفعالیت اور کچے ذہن لشکت  
خودگی میں فرق کرنا سمجھا ہی نہیں ہے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ شعری اسلوب میں ایک ظاہری متاثر پر  
اکثر لوگوں کو گہرائی کا دھوکا ہوا، یا نیم پختہ رومانی رنجیدگی پر المیاتی احساس کامگان گزرا۔  
وہ اصل المیاتی احساس اسی وقت ممکن ہے جب شاعر کی نظر عوامل سے آگے جا کر محركات سے  
چھپنے۔ میر کا یہی کارنامہ تھا اور ناصر کا علمی اسی نکتے سے بے خبر تھے۔ شہریار نے اس معاملہ کو  
یوں طے کیا ہے کہ نارسانی کے مرکزی بھرپور کائنات کے تناظر میں دیکھا ہے:

### سفر کا خمیازہ

تیرے ساتھ سفر کرنے کی لذت کا خمیازہ ہے  
ختم نہ ہونے والا یہ لمبا صمرا  
تیرے گھر کا دروازہ بے دستک تھا  
میری پتھلی نے اس کو چھو کر دیکھا  
دری تلک خاموشی و دری تلک سایہ  
وہ لمحہ اس لمحہ کا زندانی ہے  
میری آنکھ کی قسمت میں حیرانی ہے  
آؤ سنکھ بجا میں مندر سوتا ہے  
پیاس ہے جتنی اس سے پانی دونا ہے  
پت جھرٹ کے نقشے کا موسم بیت گیا  
میں تو بارہہ پایا اور تو جیت گیا

کائناتی تناظر پر اصرار کی باعث شہریار کی نظموں میں وقوع بہت کم نظر آتا ہے۔ اس کے برخلاف  
ہمارے دوسرے شرعاً نظم کو کسی دو قدر کے حوالے سے بیان کرتے ہیں۔ یہ دفعہ صیغہ حال میں بیان

ہو یا اسی میں، لیکن دونوں صورتوں میں واقعیت کا احساس باقی رہتا ہے۔ اس احساس کی وجہ سے نظم میں معاصریت تو پیدا ہو جاتی ہے لیکن کائناتی حوالہ بھاپڑ جاتا ہے۔ و توعہ کو نظر انداز کرنے کی بنابری اسے دانتی طرح پر نہ برداشت کر شہریار کی نظم علامت کے قریب جا پہنچتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی حالت نظموں میں سفر، خواب، کشتمی، دریا، بخوبی اور اسی طرح کے وہ الفاظ نظر آتے ہیں جو کائنات میں انسان کی روح کے آرکی ٹائپ archetype ہیں:

## خوابوں سے دست بردار ہوئے والوں کے نام

ساخت دریا و حیرے بھرے جب حرکت میں آیا  
کاغذ کی کشتمی میں بیٹھے لوگ  
خوشی سے چیخ چیخ پڑے  
ریت بھرے ساحل سے ہلتے ہاتھوں نے

رمادوں میں اپنے اپنے خواب بھرے  
اور اُجڑے شہر دل کی جانب بوٹ کے

شہریار کی شاعری جس طرح ہمارے آرکی ٹائپ کے احساس کو سحرکر کرتی ہے اس کی دل ان نظموں میں بھی مل جاتی ہے (مشلاً رات کی زد سے بھاگتا ہوادن اور عہد عاضر کی دل ربا مخلوق) جو بنتا ہر روز مرہ کی زندگی سے متصل ہیں، کیوں کہ ان نظموں میں بھی شہری ما جوں میں سورج کا سفر اور جدید عہد کے عورت مرد جو چھوٹی موٹی خرمیداریوں اور چھوٹے موٹے خوابوں میں الجھے ہوئے ہیں، ہمارے زمانے کے آرکی ٹائپ ہیں کیوں کہ ان کا تذکرہ محض تصویرات نہیں بلکہ اعتقادات beliefs کو بھی لکھنے لاتا ہے۔ concepts

شاعری کے بارے میں جو مختلف سوالات ہمارے زمانے میں زیر بحث آئے ہیں ان میں ایک یہ بھی ہے کہ شاعری بنیادی طور پر مکالمہ ہے یا بیان ہے؟ اگر مکالمہ ہے تو شاعری اپنے مناطب کے تصویرات اور معتقدات کی حدی میں رہ کر ہی لفظ کو کسر کیتے ہے۔ اگر بیان ہے تو مناطب کے تصویرات اور معتقدات کی اہمیت اتنی نہیں رہ جاتی۔ مغربی تنقیدیں یہ تصویر کے شاعری مکالمہ dialogue نہیں بلکہ بیان لیعنی discourse ہے، سولہویں صدی میں عام ہوا۔ لوگوں نے کہا کہ اگر شاعری صرف مکالمہ ہوتی تو اس میں خیالات کا ربط اور طرح

## اثبات و نفي

کا ہوتا۔ چون کہ اس میں ذاتی خیالات ہی آزادی سے بیان ہو سکتے ہیں اس لیے اس کو دراصل بیان بھنا چاہیے۔ بعض جدید نقادوں کا یہ بھی خیال ہے کہ مکالمہ کے زوال کی وجہ سے شاعری میں استعارے کا زوال ہوا۔ کیوں کہ لوگ اپس میں استعاروں میں ہی باتیں کرتے ہیں۔ بہر حال اس مشکل کو سمجھانے کے لیے جو نظریہ وضاحت کیا گیا ہے اس کی رو سے شاعری نہ مکالمہ ہے، ان بیان بلکہ ایک *utterance* یعنی کہی ہوئی چیز ہے۔ اگر شاعری کبھی ہوئی چیز ہے تو اس میں مکالمے اور بیان دونوں کی گنجائش ہو سکتی ہے (مکالمے سے مراد یہ نہیں کہ اس میں دو شخصوں کی بات چیت ہو بلکہ فائل یہ محسوس کر کے نکلے کہ کوئی ماقول بھی ہے۔ ظاہر ہے کہ ایسی صورت میں دونوں کے درمیان تصورات کا اتحاد بھی فرض کرنا ضروری ہے) جدید شاعری کے بالے میں جو یہ کہا جاتا ہے کہ وہ قاری کو نظر انداز کرتی ہے (اور اگر نظر انداز کرتی ہے تو شاعر صاحب اپنا کلام چھپواتے کیوں نہیں) تو وہ اس غلط فہمی کی وجہ سے کو لوگ شاعری کو *utterance* کو نہیں سمجھتے۔ اگر شاعری *utterance* ہے تو پھر اس میں دونوں طرح کی گنجائشیں ہیں۔

شہریار کی شاعری اس کی اچھی مثال ہے۔ آرکی طاعت کے حاملے کی بنا پر ان کے یہاں ایک عمومی اپیل موجود ہے۔ پھر وہ کسی مخصوص شخص کو مخاطب نہ کر کے (جیسا کہ ترقی پذیر شاعری کا طریقہ تھا) یا اپنے آپ کو مخاطب نہ کر کے (جیسا کہ بہت سے نئے شاعروں کا طریقہ ہے) وہ محض براہ راست *utterance* کا انداز اختیار کرتے ہیں۔ یہ لاخصیت نہیں بلکہ ایک طرح کی آناقیت ہے۔ جب وہ ”ایک اور پیشین گوئی“ کے عنوان سے کہتے ہیں کہ ”الیاں پھر لڑیں گی آپس میں / پیشوں کے شہید ہمتوں کو / منتشر پھر کرے گی“ موجود ہوا، تو وہ براہ راست حقیقت کے تجربے سے رابطہ قائم کرتے ہیں، نہ وہ خود درمیان میں ہیں اور نہ مخاطب درمیان میں ہے۔ ایسے ہجے میں بڑا خطرہ یہ رہتا ہے کہ شاعر سپاٹ باتیں کہنے لگتا ہے کہ کیوں کہ وہ سمجھتا ہے کہ براہ راست تجربہ اسی کو کہتے ہیں۔ شہریار نے ”غیل کا داں“ ہاتھ سے نہیں چھوڑا ہے۔ اور اس ”غیل کی تازہ کاری“ انہیں ان تمام وادیوں اور محراوں کی سیر کرتی ہے جہاں صرف عارفانہ نظر پہنچتی ہے، عام روزمرہ کی دنیا بہت پیچے رہ جاتی ہے، لیکن اس دنیا کو بصیرت اور داخلی میں گھرائی دہی سے ملتی ہے۔ شہریار ہمارے سب سے زیادہ داخلی ہیں، اس سے زیادہ دور کوش شاعر ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے یہاں انسٹاف کا عمل نہیاں ہے۔ یہ انسٹاف موت کا بھی ہے اور زندگی کا بھی، اور زندگی میں موت کا بھی۔

شہریار ہمارے زمانے کے ان چند شعرا میں ہیں (اور ان میں بھی ممتاز ہیں) جن کے یہاں جدید نگر ایک ایسے اسلوب میں ظاہر ہوئی ہے جو اور پرتو مختلف معلوم ہوتا ہے لیکن جس میں روایت کے تسلیل کا احساس ہے۔ یہ روایت (بہت سے دوسرے شعرا کے علی الرغم) ماضی قریب سے اتنی زیادہ منلک نہیں جتنا اس اصل روایت سے جڑی ہوئی ہے جس کو فیشن کی تبدیلی اور مغربی فنکر کو سمجھنے میں غلطی کرنے (یعنی حاکی) یامشرقی نگر کو سمجھنے میں غلطی کرنے (یعنی حسرت اور امداد امام اثر) کے باعث ہم لوگ ایک عرصہ سے بھولے ہوئے تھے۔ اسی لیے انہوں نے نظم اور غزل دونوں میں ایک ہم آہنگی بھی دریافت کر لی ہے (یہ معاملہ بہت سے جدید شعرا کو پریشان کرتا رہا ہے کہ نظم کو غزل سے مختلف رکھیں یا ماثل بنائیں۔ اگر ماثل بنائیں تو دونوں میں سے ایک غیر صردوڑی ہو جاتی ہے اور اگر مختلف رکھیں تو اس اختلاف کی بنیاد کیا ہو؟) شہریار نے ماثل یا مخالف کے بجائے ہم آہنگی کا راست اختیار کر کے اس مشکل کو جس طرح حل کیا ہے وہ انہیں کا حصہ ہے۔ پہلے زمانہ میں یہی مشکل تصیہ اور غزل یا برشیلہ غزل کے مقابل ہونے کے باعث پیش آئی تھی۔ چنانچہ مرثیہ گولیں نے غزل ترک کر دی اور غزل گولیں نے مرثیہ کو اپنا میدان نہ جانا۔ جن شعرا نے قصیدے کو اپنا خاص انہیاں کہا وہ غزل کے ساتھ انصاف نہ کر پاتے اور جنہوں نے غزل کو اختیار کیا وہ قصیدے میں پہنچے رہ گئے۔ (غالب ایک استثنائیں، کیوں کہ انہوں نے غزل اور قصیدے میں ہم آہنگی دریافت کر لی تھی۔) شہریار نے اسی طرح نظم اور غزل میں ہم آہنگی دریافت کر لی ہے،) شہریار کی شاعری اس وقت تواریخ اور قوانین کا بہترین نمونہ ہے۔ اسی وجہ سے وہ سکوت سنگ اور صدائے درود دونوں سے واقع ہیں۔

صدائے درود پہ نازاں ہوں وہم کیا ہے مجھے  
سکوت سنگ سے ٹکرائے کیا ملا ہے مجھے

(شہریار)

(۱۹۸۱)

# لوح بدن

عصہ ہو ایں نے لکھا تاکہ ہمارا عہدِ عشقیہ شاعری کو راس نہیں آتا۔ میں اس راستے پر اب بھی قائم ہوں؛ لیکن یہ بھی دیکھتا ہوں کہ ہمارا عہدِ غزل کو راس آ رہا ہے۔ اور غزل بہرہ حال بنیادی طور پر عشقیہ شاعری ہے۔ پھر اس تضاد کو کیوں کر حل کرو؟ لیکن اس کو حل کرنے کی صیبیت میں کیوں مول لوں؟ جب خود غزل کے شاعروں نے ہی یہ مسئلہ بڑی حد تک صاف کر دیا ہے۔ غزل کے وہ شاعر جو رسمی عشقیہ جذبات تک محدود رہتے ہیں اور جن کے یہاں عشق کا تجربہ محض دو اور دو چار کی سطح پر بیان ہوا ہے (جایہ اس سطح پر جو ظاہر کتنا ہی تنوع کیوں نہ ہوا اور اپر اور بڑی جرأت مددان باتیں کبی گئی ہوں) نہ صرف یہ کہ اچھی غزل نہیں کوہ رہے ہیں، بلکہ وہ ایسی غزل بھی نہیں کوہ رہے ہیں جسے دراصل ہمارے زمانے کی غزل (یعنی عشقیہ شاعری) کہا جاسکے۔ یہ جنسی، سلطی، دکھاوے کی شاعری تو ہو سکتی ہے لیکن عشق کے تجربے کو آج جس پنج سے ہم برنا چلتے ہیں وہ یہ نہیں ہے۔ جنس سستی مزدود ہو گئی ہے۔ بقول جان فاؤلز John Fowles کی پررتا ہے اور نہ کسی سے اس قدر نفرت کرتا ہے کہ اس کو دیکھنے کا بھی روادر نہ ہو۔ غزل کی چوری مٹھی لیکن اصلی اور اچھی عشقیہ شاعری کے لیے وورنہ جائیے۔ میرحسن کوئی نہ

عشق کا راز اگر نہ کمل جاتا  
اس قدر تو نہ ہم سے شرماتا  
اور ترا اختلاط ہر آک سے  
کیا کریں ہم کو خوش نہیں آتا

اب اس طرح کی شاعری نہیں ہو سکتی۔ لیکن روس کی غیر معمولی بگہ اعتماد نہما عشقیہ شاعر اینا آختمتووا (Anna Akhmatova) اس طرح مزدود رکھ سکتی ہے :

اور تب ہم جان لیتے ہیں اور یہ جان کر بیڑا رجی ہوتے ہیں کہ اگر بھی اتفاقی،  
کسی طرح مرے ہوتے لوٹ آئیں تو ہم انھیں پہچانیں گے نہیں اور وہ چند  
برگزیدہ عذر زجن سے خدا نے ہم کو جدا کرنا پسند کیا، نہیں یاد نہیں کرتے اور یہ  
کہ یہ اسی طرح بہتر ہے کہ یہ سب کچھ پر ظاہر غرفتاری طور پر ہی لیکن یہ تری کے لیے  
ہے۔

میری مراد یہ ہے کہ اب شبرہ میں جملتے والی غزل چل سکتی ہے اور نہ کھلی نگی جنسی غزل  
چل سکتی ہے۔ معاشق کارو بانی احساس جو اعلا درجے کی عشقیہ شاعری کی بنیادی صفت ہے  
اب ہمارے زمانے میں نظر نہیں آتا۔ ممکن ہے بعض لوگ اب بھی اس احساس سے دوچار ہوتے  
ہوں لیکن اس کا تذکرہ کرنے میں صحیح محسوس ہونا فطری ہے، کیوں کہ جس زمانے میں اکثر چیزوں  
اور خاص کر ایسی چیزوں اور خاص کر اکثر اچھی چیزوں کی اصلیت پر شبہہ عام ہو، معاشق کارو بانی  
احساس تو اب اسی طرح بیان ہو سکتا ہے جیسا نظر اقبال کے یہاں ہے۔

آیا تھا گھر سے ایک جملک دیکھنے تری

یہ کھو کے رہ گیا تھے پھوں کے شور میں

رہا سوال کھلی نگی جنسی شاعری کا، تو اسے بھی ہمارے بزرگوں نے خوب برت لیا ہے۔  
وہ لوگ جو قبل از بلوغ کی ذہنیت میں بیٹلا ہیں، ان کے لیے تو ممکن ہے کہ وہ ہوں یا جنس کا  
رزمیہ لکھنے کی کوشش کریں (چاہے اس رزیے میں ان کا ہی المیہ کیوں نہ جملک جائے) ورنہ  
معاصر دنیا کے تجربے، واقعی اور اصلی تجربے کے بعد جو عشقیہ شاعری ہوگی وہ معاشق کے رومانی  
اور رومانی احساس سے گزیاں ہوگی۔ لیکن محض اس کے جسم میں بھی ابھی ہوئی نہ ہوگی۔

غزل سراسر عشقیہ شاعری ہو یا لیکن سراسر غنائی (نہایت مہمل نفاذ ہے، لیکن  
lyrical کے لیے اور کوئی لفظ ہماری زبان میں نہیں ہے) شاعری مزدود ہے اور غنائی  
شاعری کے مسائل دنیا کے تمام شاعردوں کو پچھلے سورس سے (یعنی جب سے بود لیش نے یہ دریافت کیا کہ بد صورتی بھی حسن ہے اور بدی بھی سیکی ہے اور جب سے فلسفہ زبان کے مغلکوں نے معلوم کیا  
کہ شاعری، خاص کر جدید شاعری کا بنیادی مستلزم زبان کا مستلزم ہے تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو

روہاں بارت کی مختصر کتاب (Writing Degree Zero) پر بیشان کرتے رہے ہیں کیوں کہ وہ لوگ بھی اس مختصر میں گرفتار تھے اور ہیں جو ہدایا آپ کا مختصر ہے، یعنی بقول گریتم ہفت "نمی حیثیت اور احساس کے قدیم طالقوں میں تنا اور کاش کش کا احساس پچھلے سو برسوں کے شعراء میں جتنا و افسح رہتا ہے اتنا بھارے تمدن کے کسی اور ہدایہ میں نہیں رہتا۔" ایسوں صدی کے آخر تک شاعروں کو محسوس ہونے لگا کہ محشوں سے گسلکو کرنا (حکایت بیمار گفتہ) ہمیشہ کوئی اچھی بات نہیں ہوتی۔ ایک وقت تھا کہ شاعر کہتا تھا "میں کچھ نہیں بولتا، پھر بھی تم مجھے سن لیتی ہو" اور ایک وقت آیا جب اس نے کہا "خاموشی وی بہتر ہے، ورنہ کہیں ایسا نہ ہو کہ ہم دیر تک یہی تمنا کرتے رہیں کہ کاش باتیں بے کہی رہ جائیں۔" احمد مشتاق نے اس سے بٹا جلتا خیال یوں ادا کیا ہے۔

دل بھر آتا کاغذِ خالی کی صورت دیکھ کر  
جو تھیں کچھ کی وہ باتیں سب زبانی ہیں

یعنی جن باتوں کو نکھ کر کہتے تھے اور اس طرح ان کو مستحکم کرتے تھے، اب وہی باتیں رو اروی میں زبانی کہ دی جاتی ہیں۔ اب ان میں وہ وقت باقی نہیں رہ گئی۔ لہذا غزل کا شاعر عرب عشق کے ان تجربات کی تلاش میں ہے جو کسی نہ کسی طرح اس کی شخصیت کی اصلیت کو برقرار رکھیں یہی وجہ ہے کہ اب میر حسن تو کیا ناصر کاظمی جیسی شاعری بھی نہیں ہر کوئی سے دفعتاً دل میں تری یاد نہیں لی اگر وہ اپنی اس خرابی میں یہ دلیوار کہاں سے آئی۔

اس مشتعل کو ظفر اقبال اور بانی نے اپنی اپنی طرح حل کیا ہے اور آج کوئی شاعر ان دونوں زیان میں سے کسی ایک کے دریافت کر دہ راستوں سے آشنا ہوئے بغیر اپنی را ایس تلاش نہیں کر سکتا۔ بانی کی ایک تانہ غزل میں دو شعر یوں ہیں ہے۔

وہی ملاقاتات رو برو کی  
دھواں خلش کا مہک ہو کی  
چمک رہی ہے کوئی عجب شے  
قیاس سے آگے جستجو کی

دونوں اشعار میں جنسی احساس، شخصیتی تجربہ اور ایک مخلف انگیز کرب موجود ہے یعنی ایک

طرح کی ذواہاسی ambivalence جو بیک وقت لطف اور کرب، خوشی اور رنج، محبت اور نفرت (یا کم سے کم عدم ثابت، اکتاہٹ) کو محیط ہے۔ پریم کار نظر ابھی ان پیچیدگیوں سے آشنا نہیں ہوئے ہیں، ممکن ہے کبھی نہ ہوں۔ لیکن ان کے یہاں دواہاسی کا ایک نیا طرز دکھائی دیتا ہے، یعنی وہ عشق تباہ حساس کے مسئلے کو اپنی طرح حل کرنے کی کوشش میں ہیں ہیں۔ لفظی طرف ان کا روایہ ظفر اقبال اور بانی سے ملتا جلتا ہے (اگرچہ اپنے کم زور اشعار میں وہ اپنے سے کم زور ہم عصر ول سے بھی متاثر نظر آتے ہیں) لیکن ان کے یہاں ظفر اقبال کی سی مہارت اور زبان کے ساتھ ”بے ادبی“ نہیں ہے جو ہمارے عہد میں اور کسی شاعر کے حصے میں اس قدر نہیں آئی۔ لیکن بے ادبی کا یہ وظیرہ انہوں نے معشوق کے جسم کے ساتھ ضرور اپنایا ہے۔ اس وظیرے میں ایک طرح کی نامرد مردانگی ہے جو صرف ہمارے زمانے میں ممکن تھی۔

مر سے خیال میں چاہک پند تھا وہ جسم  
یہ کیسی سمجھوں ہوتی کیسی نہ اس کی کمال

جی چاہتا ہے ہاتھ لٹکا کر بھی دیکھ لیں  
اس کا بدن قبا ہے کہ اس کی قبا بدن

میں اپنی جا سر پوشی پر پشیماں  
وہ اپنی بے لباسی پر فدا ہے  
بدن پر چیونٹیاں سی رینگتی ہیں  
یہ کیسا کھڑورا بستر بچھا ہے

بدن کی اوٹ سے مٹکنے لگا ہے  
وہ اپنا ذات قہ ملکنے لگا ہے  
منڈیر ول پر پرندے پچھاٹے  
پس دیوار پھل پکنے لگا ہے

وہ من سے کچھ نہیں کہتا کہ پیش و پس میں  
بدن کا کرب تو ظاہر نفس نفس میں ہے  
اگرچہ سورج بہت کوچھ ہو س میں ہے  
وہ کیا کرے کہ جو چالیسوں برس میں ہے

بکھری ہوئی ہے ریت نداست کی وہ نہیں  
اُتراء ہے جب سے جسم کا دریا چڑھا ہوا

ان اشارات کی انفرادیت تجربے کی نسبتاً سادگی کے باوجود تجربے کی انفرادیت اور اس کے اظہار میں استعارے اور بالاواسطہ بیان پر انخصار کے باعث نمایاں ہے۔ جس شخص نے یہ شعر لکھے ہے یہی وہ ان میں سے بعض راہوں سے کسی نہ کسی طرح ہو گرگز را ہے جو تمیر کو بھی عزیز نہیں۔ ایسا نہیں ہے کہ پریم کمار نظر نے عشق کے ذریعہ حاصل ہونے والے کرب اور عرفان اور وسعت اساس کی وہ کیفیت حاصل کر لی ہے جو تمیر کا طرہ امتیاز نہیں کہ ٹھہر عشق نے کیا کیا ظلم دکھائے دن ان کے من جنیں

پریم کمار نظر کی غزل اپنے ہم عصروں میں کئی وجہ سے ممتاز ہے لیکن بنیادی ماہہ الامتیاز یہی بات ہے کہ وہ عین کے تجربے کی شتجید کرتے ہیں اور نہ اسے سفلی سطح پر لے آتے ہیں۔ وہ ان لوگوں میں بھی نہیں ہیں جو محض چھاپ کر گندی تصویریں دیکھتے ہیں اور شاعری میں ہجرا و حرمان اور آرزو اور تمنا کے "معصوم" پردوں کے تیچھے اپنی گھٹشن کا اظہار کرتے ہیں۔ ہمارے زمانے میں عشق کے تجربے کو جن کے تجربے سے الگ لیکن مثال سمجھنے کا راجحان ورا حاصل اس بات کی کوشش کا نتیجہ ہے کہ اصل عشق تو حاصل ہوتا نہیں۔ جنس اسی نوع کی ایک چیز ہے لیکن اسے بآسانی حاصل کر سکتے ہیں۔ اس میں کوئی تقدیس، کوئی ماورائیت نہیں، یہ محض قفر یعنی بھی نہیں مگر ایک طرح کی الذلت ضرور ہے، اس کے حصول میں کوئی اخلاقی رکاوٹ نہ ہونا چاہیے۔ لیکن ہندستان کی حد تک جنس کی تقدیس کا راجحان آج بھی عام ہے (اور شاید یہی وجہ ہے کہ ہماری زندگی میں اب بھی ایک طرح کا توازن باقی ہے) عورت کی طرف ہمکنے والے شاعر جنس کی تقدیس سے غریز کرتے ہیں لیکن وہ اسے کسل کھلا الذلت اور آپسی رشتول کے ذریعے بہ آسانی یا بے تکلف ہاتھ

ان کے قابل چیز سمجھنے سے بھی تجربتے ہیں ایسے شرائی کے یہاں عشقیہ احساس کی خامی اور تجربے کی تنگ دامانی صاف نظر آتی ہے۔ پر یہم کاراظطر کی خوبی یہ ہے کہ انہوں نے جسم کی لذت کے ذریعے روح یا فرد کے ضیاع کے امکان کو بھی دیکھ لیا ہے۔ اگر وہ براہ راست احساس کی سطح پر شاعری کرتے تو ممکن تھا کہ تجربے کی یہ جیسیں ان پر روشن نہ ہوتیں۔ لیکن احساس کو محض انگیز کر لینے کے بجائے کسی نہ کسی موقع پر کبھی نہ کبھی وہ اس کا تجربہ بھی کرنے بیٹھ جاتے ہیں۔

ظرف قدرہ لئے کا ایک خوب سادیکھن  
دیرے سے یہ خواہش ہے اپنا ذائقہ دیکھن

پھر کبھوڑی کے درختوں میں لاہوالہ ماں یہ  
اُل جب تپاپی نہ تھی اور قافلہ مُہر انہ تھا

بھج کو ہر سمت سے آواز لگانے والے  
ستِ فاصل بھی کوئی رکھ کر ادھر جاؤں ہیں

کموں نہ تھی کتاب کہ سب حرف مرٹ گئے  
ہمٹی نہ تھی نگاہ کہ منظر سمت گیا

چاروں طرف پچھائے گا پانی کی چادریں  
ایسا کہاں کا وہ جو فریب سراب نے

ویکھ آئے اس کو اور دیکھا نہیں  
میری آنکھیں اب مرا حصہ نہیں

ان اشعار میں نارسائی یا ناکامی یا خاموشی کا تجربہ محض ایک شخص کے حوالے سے بیان نہیں ہوا ہے۔ اس تجربے میں ایک طرح کا اسرار بھی شامل ہے جو شاعر کی ذات کا حصہ ہے۔

## اثبات و نفي

یہ اسرار اس لیے پیدا ہوا ہے کہ شاعر بعض حادث، بعض ظاہر سے واقع ہے لیکن وہ ان کے اسباب سے نا آشنا ہے اور ان کو محض حقیقت کی طرح پر قبول کرتا ہے۔ ان سے سوال د جواب نہیں کرتا۔ قطرہ قطرہ لٹ جانے کا خوب اپنا ذائقہ دیکھنے سے کس طرح مثالی ہے۔ اس قصیبے کو حل کرنے کی اسے فرصت یا ضرورت نہیں۔ اس کو ہر سمت سے آوازیں آتی ہیں۔ لیکن وہ اس بات کی فکر نہیں کرتا کہ جس سمت جا رہا ہوں یا جس سمت جانا ہے وہاں پہنچ کر میں خود کو ظاہر کروں گا یا صددم کروں گا۔ ممکن ہے یہ آوازیں محض جسم کی آوازیں ہوں اور ناک، کان، آنکھ، ہاتھ، پاؤ کی طرح پر خود کو ظاہر کرتی ہوں۔ ممکن ہے یہ ماورائی آوازیں ہوں جو حد فاصل کے لیے بے معنی معلوم ہوتی ہیں۔ لیکن دونوں صورتوں میں شاعر کی اپنی ذات خود ایک پُر اسرار تجربہ بن کر ظاہر ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پریم کمار نظر کے وہ اشارہ بھی، جن میں سے ظاہر کوئی مشخص اپنی کام تنومند اور تو انکاشش کے ساتھ جلوہ گر ہے۔ دوسری یا تیسری بار پڑھنے پر شخصیت سے زیادہ تصوریت کے حامل نظر آتے ہیں۔

اک شخص جس سے میرا تعارف نہیں مگر  
گزار ہے بار بار مجھے دیکھتا ہوا

میں بھی اس کے لیے اک حرف غلط ہوں شاید  
خود ہی لکھتا ہے مجھے خود ہی مٹتا ہے مجھے

لکھ دی ہے اس نے کھول کے خود بھی کتاب  
سادہ ورق پر لے کوئی منظر اتارے

دوسرے اور تیسرا شعر میں جیرت انگریز داخلی مثالیت ہے، اگرچہ ظاہر دوسرا شعر بال بعد الطیحیاتی اور تیسرا شعر جماںیاتی معلوم ہوتا ہے۔ لیکن دونوں اشعار میں حرف بکتاب، ورق بکھنا، مٹانا وغیرہ کے پیکر میں کام مشترک ہونا ممکنی خیز ہے۔ جس سادہ ورق پر کوئی منظر اتارنے کی ترغیب ہے وہ ظاہر تو معشق کا جسم ہے لیکن جس شخص کو منظر اتارنے کی ترغیب دی جا رہی ہے وہ خود حرف غلط کی طرح کسی اور کے باخود، بتا مٹا رہتا ہے۔ اس طرح ظاہری جسم دراصل داخلی تصور کا عکس معلوم ہونے لگتا ہے۔

کہتے ہو توں کا لمس یاد رہے  
ایک بھی نقش دیر پا نہ ملا

انیسویں صدی کے آخری دونوں میں آرٹھر سامنزر ایک  
نقلمیں کہتا ہے:

جب میں نے تمہاری خاطر اس کو چوڑا  
تو پیرے لب تمہارے نام کی سکی لے رہے ہے

آرٹھر سامنزر اپنی نارسائی کو یوں بہلا تاہے کہ اگرچہ میں نے کسی اور کابوس لیا لیکن یاد تجھے ہی کر رہا تھا ایسا اپنی بے راہ روی اور بے وفائی کا جواز یوں ڈھونڈتا ہے کہیں نے کسی اور لڑکی کو پچھا  
لیکن تیری خاطر اور تیر انام لے کر روتے روتے چوڑا۔ بہر صورت عشق تیں اب وہ استمامت نہیں  
جو اس کا طرہ امتیاز سکتی۔ پریم کار نظر جس زمانے میں سائنس لے رہے ہیں وہ آرٹھر سامنزر جیسی  
بھی ایمان داری کا تحمل نہیں ہو سکتا لیکن آرٹھر سامنزر سے زیادہ مضبوط دل والا اصرور ہے۔ لہذا  
وہ دوسری لڑکی کو پورتھے وقت اپنی میسیہ اصلی معشووف کروتا نہیں بلکہ صاف حسوس کرتا ہے کہ اب  
کوئی نقش پایدار ہی نہیں تو شاعر کیا کرے ہے

ہم نے آواز نہ دی ہو گی اسے  
اس نے بھی مرد کے نہ دیکھا ہو گا

دونوں تجربے موجود لیکن میرہم ہیں، کیوں کہ لوگ نہ جانے کیا سوچ کر (مجبوڑا نہیں بلکہ سوچ کر)  
لوگوں کو سمجھوں بھی جلتے ہیں ہے

وہ مجھے بھولنے والا تو نہ تھا  
جلنے کیا سوچ کے بھولا ہو گا

پریم کار نظر ملی جذباتیت سے اکثر دامن بچا لیتے ہیں، اس لیے ان کے یہاں ایک  
طرح کی کلاسیکی تو نامی اور دقار نظر آتا ہے جو انھیں معاصر غزل گروں میں نہیاں کرو دیتا ہے۔  
ان کے یہاں رومانی حزن کی ہلکی سی جھلک صزور ہے، لیکن عشقیہ شاعری کی جو سمت انھوں نے  
نکالی ہے اس میں حزن سے زیادہ شیم تینخ نایوسی کا فرمایا ہے۔ تمام جدید شاعری اپنی شعریات  
یعنی زبان اور زندگی کی طرف روئیے کی حد تک رومانی ہے۔ رومانی سے مراد وہ رومانیت ہے  
جس کا دنکھا اردو کے نقادوں نے اخترشیر ان کے سہارے پیا ہے بلکہ وہ رومانیت جو ایک ملچ

کا طرزِ حیات ہے اور جس کی اساس اس نظریے پر ہے کہ تھیل سب سے بڑی حقیقت ہے، پرم کار  
نظر کی بخشیت ان کی شاعری میں جملکتی ہے وہ اسی رومانیت سے سرشار ہے جو ایک طرف بوئیر  
کو ہم دیتی ہے اور دوسری طرف جیسے جو اُس پیدا کرتی ہے جس کا رشتہ غالب اور تیرد و نوں کے  
سامنے مفبوط ہے کیوں کہ یہ سب لوگ آخری تجزیے میں گاث فرٹین  
Gottfried Benn

کے اس قول کے ہم تو انظر آتے ہیں کہ فن، ریاست یا تاریخ سے الگ مقام پر قائم ہوتا ہے اور اصلًا  
و اصولاً دنیا اسے کسی طبق جنملاٽی اور دستکاری ہے۔ اس معنی میں کہ فن کا یہ کام ہمیں کر  
دنیا کے تقاضے پر کرے۔ بلکہ اس کا منصب یہ ہے کہ اپنے تقاضے پر کرے کرے پرم کار انظر  
اس نکتے سے بخوبی واقع ہیں۔ اسی لیے میں ان سے پر امید ہوں۔

# نئے انوکھے موڑ پر لئے والائیں

ہاتھ کی شاعری تین ادوار میں تقسیم کی جاسکتی ہے۔ پہلا دور تو وہ ہے جب وہ اپنا محاورہ تلاش کر رہے تھے۔ اس وقت انھیں نئے کی جگہ تو تھی، لیکن نئے کی پہچان نہ تھی یا یوں کہیے کہ انھیں نے تک پہنچنے کا راستہ صاف نظر نہ آتا تھا۔ پرانی غزل سے ناطھن ان کے بھن معاصر جو ان سے کچھ برس بڑے تھے۔ یا ان سے کچھ سال پہلے سے شاعری کر رہے تھے۔ (ناصر کاظمی، خلیل الرحمن عظیمی، ابن انشا) ان کے بارے میں عام طور پر یہ خیال ہے کہ وہ تیرے سے متاثر تھے۔ ان کے ساتھ کے کچھ اور لوگوں مثلاً احمد مشتاق اور سعید احمد نے سووا، انشا اور بیگانہ کے حوالے سے خود کو دریافت کرنے کی کوشش کی۔ ان لوگوں سے عمریں کچھ ہی بڑے شعر ایں عزیز حامد مدینی، غالب کے دامن کش رہے تو مصطفیٰ زیدی نے جوش کی نہیں منطق پر تخلیل کا رنگ پھیرنے کی ناکام کوشش کی۔ مجید احمد کی غزل پر حلقہ ارباب ذوق کی قلم کا اثر جملکتا ہے، لیکن مذکورہ بالا تمام شعر ایں مجید احمد نے غزل کی طرف سب سے کم توجہ دی۔ اور خلیل الرحمن عظیمی کے علاوہ بانی کے کسی ہندستانی ہم عصر یا ہم مگر کے یہاں غزل کی دریافت کی کوشش نہیں ملتی۔ بانی کی شاعری کے اوائلی دنوں میں بیگانہ کا نام پڑھنے لئے علمتوں میں مبتل ضرور تھا، لیکن غزل گویوں کی امامت جگہ مراد آبادی کے ہاتھ میں تھی، اور ظاہر ہے کہ جگہ کی غزل کے توسل سے نئی غزل یا نئے رحمان تک پہنچنے کا راستہ ملنے کا کوئی سوال نہ تھا۔ پھر اچھے ایک طرف تحسن نیسم جیسے نوجوان مگر کے اثر سے آزاد ہونے کی کوشش کر رہے تھے تو دسری طرف محبوب خزاں اپنے "مگر سچ کون بولے گا" والے مصنفوں میں نئے شاعروں کو اس بات پر لعنت ملامت کر رہے تھے کہ دو فرقاً یا شور واحدی کی طرح کا شکر کیوں نہیں کہتے۔ خود فرقاً

کایہ عالم تھا کہ پاکستان میں ان کی غیر معمولی قدر و منزلت کے باوجود (ایک طرف تو محمد بن علکری اور سعید احمد، اور دوسری طرف ناصر کاظمی، یعنی پورا اگرچہ اور پورا لاہور فرقان صاحب کے بات تھے میں تھا) ہندستان کے سخیہ شرعاً فرقان صاحب سے مایوس ہو چلے تھے۔ انھیں اس بات کا احساس تھا کہ جو باتیں وہ کہنا چاہتے ہیں ان کے لیے فرقان صاحب کے یہاں نہ نہیں ہیں تھے، اور نہ ایسے امکانات ملتے ہیں جو کہ ان نہ نہیں کو بنانے میں معادن ہوں۔ فرقان کے انتخابِ کلام پر خلیل الرحمن عظیٰ کا دیباچہ (غالباً ۱۹۶۲ء) اس بات کو واضح کرتا ہے۔

بانی پیرویٰ میر اور پیرویٰ انشا سے اتنے ہی ناطق ہوتے ہیں پیرویٰ فرقان یا پیرویٰ بلگر یا تبتت یگانہ سے۔ ان کی سرشت میں ایک بے چین لاابالی پن تما جو پس پر وہ سخیہ اور پیچیدہ تھا۔ انسان کی عام زندگی اور خاص کر معاصر ذیلی میں نا آسودگی، ناکامی اور نارسانی کا احساس انھیں بھی تھا، یہ احساس تو اس تمام نسل کا خاصتہ ہے جسے ہم جدید (یا اگر ہم اس سے ناراض ہیں تو جدیدیت زدہ) نسل کہتے ہیں، لیکن انھیں عشق کا بھی احساس تھا، اس ذاتی سلط پر نہیں جو ناصر کاظمی یا خلیل الرحمن عظیٰ کا خاصتہ ہے اور اس نوجوان، رومانی، خوش گوار اور نیم محظوظ سلط پر بھی نہیں جو ابین انشا نے دریافت کی تھی۔ خلیل الرحمن عظیٰ اور ناصر کاظمی کا عشق ذاتی سلط پر ناکام رہ کر کشی آنانی المیوں کا اشارہ بن جاتا ہے۔ ان المیوں کا حصار صرف سماجی نیا یا کسی ایک ماحول کے گرد نہیں ہے۔ سعید احمد نے عشق کے روایتی تجربے کو معاصر محاورہ میں بیان کرنے اور اس کے روایتی رومانی رنگ کو الحسنے کی کوشش لی۔ اس طرح ان کا عشق اور پر چخائی تی لیکن اندر اندر ذاتی اور روحانی (ذکر رومانی جیسا کہ ابین انشا کا عشق تھا) نظر آتا ہے۔ احمد مشائق کسی وقت شہری ماحول میں عشق کے زوال کی بات کرتے تھے اور کبھی کبھی اس ماحول کے باوجود عشق کو ایسا تجربہ بھی بناتا ہوا لیکھتے تھے جو پوری شخصیت کو پاپاں کر دیتا ہے، یا پس بدل ڈالتا ہے (محظوظ رہے کہ یہ باتیں اس وقت کی ہیں جب یہ سب شاعر جوان تھے۔ یعنی یہ آج سے پچیس تیس برس پہلے کی باتیں ہیں جس وقت سے لے کر اب تک بعض کے یہاں (مشائق) احمد مشائق کے یہاں تغیریٰ آیا ہے تو بعض اپنے ارتفاق کے مقررہ منازل پر رے کر کے ہم سے جدا ہو چکے ہیں، بلکہ افسوس یہ ہے کہ اکثریت جدا ہی ہونے والوں کی ہے: «صلفی زیدی ناصر کاظمی»، سعید احمد، خلیل الرحمن عظیٰ، ابین انشا اور اب بانی خود) ان تمام شاعروں کے یہاں عشق تک کام کر کر و محمد کوئی ایسی شخصیت نہیں ہے جس کو شاعر کی لذکر کہ سکیں۔ (جن لوگوں کے بارے میں شہود

ہے کہ وہ تیر سے متاثر ہوتے۔ یعنی ناصر کا علمی اور خلیل الرحمن اعلیٰ، ان کے پڑھنے والوں کو اس بات پر غور کرنا چاہیے کہ اگر وہ واقعی تیر کے اتنے اچھے شاگردان محسزی تھے تو ان کے کلام میں اس عورت کا ذکر کیوں نہیں جس کے "سو نے سے بین" پر کہتی رہنگ کا بابس کس قدر چپاں ہو جاتا تھا اور جس کا بدن تمام" اس کے جائے سے "اگلا پڑتے" تھا۔ تیر کے جن اشارا کا وال میں نے یہاں دیا ہے وہ حسب ذیل ہیں:

اس کے سونے سے بدن پر کس قدر چپاں ہے ہاتے

جامدہ کبرتی کسو کا بجی جلاتا ہے بہت

کیا الطفت سن چھپا ہے مرے تنگ پوش کا

اگلا پڑتے ہے جائے سے اس کا بدن تمام

کشہ ہوں میں تو شریں زبانی یار کا

لے کاش وہ زبان ہو اپنے وہن کے یعنی

سلیم احمد کے یہاں عورت سے زیادہ اس بات کو ثابت کرنے کا ذکر ہے کہ وہ عورت سے واقع ہیں۔ اب پورے پورے دیوان کھٹکانے کے لیے آپ سے کیا کہوں؟ فونوں کے جدید غزل نمبر سے ایک ایک دو شران لوگوں کے اٹھاتا ہوں۔ یہ شعر کم و بیش اسی زمانے میں کہئے گئے ہیں جس کا میں ذکر کر رہا ہوں سے  
مصطفیٰ زیدی:

اک ہوج خون ملن تھی کس کی جبیں پر تھی

اک طرق غرو جرم تھا کس کے گلے میں تھا

صہبا لے تند و تیرزی کی ہدست کو کیا خبر

شیشے سے پوچھیسے جو مزہ ٹوٹے میں تھا

اگر جوش صاحب کو مصطفیٰ زیدی بہت عزیز تھے تو کیا حیرت ہے؟ ان اشارا میں

جو ش صاحب ہی بل رہے ہیں۔

ابن اثنا:

دیکھہ ہمالے مانتے پر یہ درشت طلب کی دھول میاں

ہم سے ہے ترا در دکا ہاط دیکھہ ہمیں مت بھول میاں

خار خس و خاشک تو جانیں ایک تجھی کو خبر نہ لے

اے گلِ خوبی ہم تو عربت بدنام ہوئے گزر کے نیچے

ان اشار کی سلسلگی میں کلام نہیں، لیکن ان میں متكلم اور حس سے بات کی جا رہی ہے و فون کی شخصیت پر چھائیں جیسی دصانی ہے۔ فرق محسوس کرنا ہم تو اسی طرز کے یہ دشمنوں کے دیکھیے سو چاہ کا دعا سب کرتے ہیں مانیے کیوں کہے آثار

اشک کی سرخی، زردی مُن کی عشق کی کچھ تو علامت ہو

(اشک کی سرخی اور مُن کی زردی) دشتِ طلب کی وصول "کے مقابلے میں کس قدر فوری اور

concrete ہے، شخصیت فوراً مجسم ہو جاتی ہے

پتا پتا گلشن کا تو حال ہمارا جانے ہے

اور کہے تو حس سے اے گل بے برگی انہمار کریں

(ابن اثرا کا پہلا مصروع میر کے پہلے مصروع کا ترجمہ ہے، لیکن ابن اثرا کے یہاں ایک تجھی کو خبر نہ لے) غیر مفردی ہے اور میر اپنی بے برگی کا انہمار کرنے کے لیے اب بھی آمادہ ہیں۔ (ہمیں اور کسی کے سامنے رس اکرنا ہو تو وہ بھی ہی، بدنام ہونے کا در نہیں) اور گل "کے ساتھ "بے برگی" کس قدر مناسب ہے)

ناصر کاظمی: (فون) کے جدید غزل نمبر میں کوئی غزل اس نمانے کی نہیں جو زیر بحث ہے اس لیے "برگ نے" کے یہ دو شعر دیکھیے ۷

آتشِ غم کے سیل روایں نیندیں جل کر راکھ ہوئیں

پھر زدن کر دیکھ رہا ہوں آتی جاتی راتوں کو

تجھ کو ہر پھول میں عریاں سرتے

چاندی رات نے دیکھا ہو گا

پہلا شعر عمومی ہے زکروں کو اس میں لفاظی بہت ہے، دوسرا شعر لا جواب ہے، لیکن ان کو کہنے والا شخص میر کی طرح کا نہیں ہے کیوں کہ ناصر کاظمی اپنے معشوق کو صرف چاندی کی آنکھ سے پھول میں عریاں سوتے ہوئے دیکھ سکتے ہیں۔ اب میر کو سینے۔

رات کو جس میں چین سے سوئیں سو تو اس کی جدائی میں شمع نہ مل جلتے رہتے ہیں اور کہیں کھاتی ہے اس راتوں پاس گلے لگ ہوئے نئے ہو کر رہے ہے جبکہ دن کو بے پر وہ نہیں ملتے ہم سے شرعاً نہیں ہوندے

مزید تشریح کی ضرورت نہیں۔ خلیل الرحمن انگلی مے  
دادی غم میں مجھے دیر تک آواز نہ دے

دادی غم کے سو امیرے پتے اور بھی ہیں

لا جواب شعر ہے، لیکن تیر کی بنیادی صفت کہ ان کا محسوسق اصلی اور وہ خود روز ترہ کی  
دنیا میں رہنے بنے والے عاشق ہیں۔ اس شعر میں نہیں بلتی۔ تیر کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے  
کہ وہ بیش تر ترجیح بات کو فوری سطح پر بتتے ہیں۔ ان کے مرکزی کردار محسن رسیلی Conventional  
نہیں بلکہ ڈراماتی الیاد کے حامل ہیں۔ مندرجہ ذیل شعر دیکھیے۔  
اس دشت سے ہو تیر را کبوں کے گذا را

تازا نو ترے مگل ہے تری تاب کمر آب

وادیِ علم میں گم ہونے یا زہونے کی بات تو بعد کی ہے، تازا نو مگل اور تاکر آب میں غرق شخص معن  
روایتی آوارہ گدھ عاشق کی تمثیل نہیں بلکہ ایک جیتا جائیا انسان ہے۔

سلیم احمد :

انتظام ایسا کچھی ہی نہیں روشنی بزم  
ہم سے کہتے ہیں کہ وعدے پر نگار کھا ہے  
بہت خوب شعر ہے، اسی قافیے میں تقریباً اتنا ہی خوب شعر اور بھی ہے۔  
حال دل کون نہ ائے اُسے فرست کس کو  
سب کو اس آنکھ نے بالوں میں نگار کھا ہے

لیکن دونوں شعروں میں بات صرف بات ہی تک رہتی ہے۔ اپنی "غیر رومانی" اور  
مرداز بے تکلفی کے باوجود (بوزبان حال سے یہ کہتی ہوئی معلوم ہوتی ہے کہ سلیم احمد عشق کے  
تجربے کو ( deromanticize ) کرنا چاہتے ہیں) یہ اشعار عشق کی بات اور اس کے تذکرے  
کو تو ( deromanticize ) کر دیتے ہیں، لیکن عشق کے بدن کے ساتھ کھلندہ را روتی  
اپانے سے گریز کرتے ہیں۔

ان شاعر اور ان پر اس قسم کے انہار اے سے میرا مطلب یہ ہرگز نہیں کریں شرا  
اہم نہیں ہیں، یا تی غزل کی تعمیر میں ان کا کوئی حصہ نہیں۔ مصطفیٰ زیدی کے علاوہ ان سب شعرا  
نے، جن کا میں نے حوالہ دیا ہے یا صرف نام لکھے ہیں، تی غزل شفیل اور تربیت میں کلایاں حصہ

لیا ہے۔ میں کہنا یہ چاہتا ہوں کہ بانی جس نئے انہار کی تلاش کر رہے تھے اس کو حاصل کرنے کے لیے ان کے نسبتاً زیادہ گروائے ہم عصروں سے انسین کوئی مدد نہ مل سکتی تھی۔ غالباً کی پیریدی پہلے ہی سے ہورہی تھی، اب میر اور سوادا اور انشا کی دریافت فوادری یا گاندھی کی متبولیت کا بھی حال ان کے سامنے تھا۔ یہ سب نیاتھا لیکن ان کے لیے کافی نہ تھا اور عشق اور حسن سے جو چونکہ رشتہ وہ قائم کرنا چاہتے تھے اس کے لیے بھی انسین نہ ناصر کاغذی سے مدد نہ مل سکتی تھی، نہ این انشا سے، نہ خلیل الرحمن عظی یا سلیم احمد سے۔ ان کے یہاں حسن کا احساس جمالی اور پیغمبری تھا، مشہور مفہوم والا رومانی یا اینٹی رومانی نہ تھا۔ ہمارے یہاں حسن کے بارے میں ”رومانتی“ احساس سے مراد یہ ہے کہ معشوق کے جسمانی پہلوؤں کا تذکرہ باسلک نہ ہو، یا محض رسکی ہو، تاکہ معشوق عامِ ننانی سطح سے بلند نظر آئے۔ اگر اس کے جسمانی پہلوؤں کا ذکر ہو بھی تو اس قدر شدت سے ہو کہ معشوق کی جگہ دیلوی دکھانی دے (جیسا کہ فراق کے یہاں ہے) ”غیر رومانی“ احساس سے مراد یہ ہے کہ بقدر ہمت باقیں کھل کر کہی جائیں اور معشوق کو کم و بیش گوشت پوست والا انسان دکھایا جاتے۔ یہ بھی ایک طرح کی رومانیت ہی ہے، لیکن رومانی اور غیر رومانی کے یہ دونوں تصور بڑی حد تک فرضی ہیں اور محمد حسن بھی معمصوم تعاودوں نے ہی انسین صبح سمجھا ہے۔ یہ حال بانی کو ان دونوں تصوروں سے سروکار نہ تھا اور معاصر دنیا میں خونی، خوب صورتی اور زندگی کا حوصلہ دینے والی اقدار کی پامالی یا شکستگی کے جس احساس کا وہ انہمار کرنا چاہتے تھے اس کے لیے موجودہ نہ نہ کافی نہ تھے۔ معمولی درجے کا شاعر اس صورتِ حال، یا اپنی تخلیقی زندگی میں ایسے کہ رائس سے دوچار ہوتا ہے یا تو بے نظام تحریک کے لائق میں آکر اپنے تخلیقی منصب کو کھو بیٹھتا ہے، یا پھر چند برسوں کی داخلی کش مکش کے بعد کوئی جانی سمجھانی راہ اختیار کر کے صبر کر لیتا ہے۔ بانی نے ان دونوں انجاموں سے خود کو محفوظ رکھا۔ ان کی اس کام بانی میں دو عنابر کا اگر ہوتے۔ ایک تو خود ان کا تخلیقی شعور، جو ہماری پوری شعری روایت سے آگاہ تھا اور جسے معلوم تھا کہ امکانات صرف استے ہیں ہیں جتنے کہ سامنے دکھائی دے رہے ہیں۔ دوسرا عنبر بلاشبہ نظر اقبال کا اثر تھا۔ نظر اقبال کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انھوں نے نصف اپنی شاعری کو، بلکہ بہت سے دوسرے شاعروں کو اور حتیٰ کہ پوری جدید شاعری کو گم راہ کیا۔ اگر یہ صحیح ہے تو یہ بہت بڑا اعجاز ہے۔ کیوں کہ ایک پوری شاعری کو گم راہ کرنے کا مطلب ہے شاعری کا پورا رخ بدل دینا۔ آپ کسی جگہ کھڑے ہوں اور اچانک انہیں اکر کے آپ کو دوچار چکر دیے جائیں اور پھر اسی مقام پر لا کر

آپ کو اس طرح کھڑا کر دیا جاتے کہ آپ کارخ بدل دیا ہر تو انغلب یہ ہے کہ آپ کو یہ معلوم ہی نہ ہو گا کہ آپ کارخ بدل دیا گیا ہے۔ اسی طرح اگر تمام شاعری گم را ہو گئی تو اس کا مطلب یہ نکلا کہ آپ وہی گم رہیں اس کی راہ سپھری، گوینٹی راہ مل گئی۔ اتنا بڑا کارنامہ غالبہ اور اقبال سے بھی نہ ہوا تو فخر اقبال سے کیا ہو گا؟ لیکن فخر اقبال نے بانی کو فارسیت کا تخلیقی استعمال سکھایا۔ وہ سطحی، سُصُّتی ہوئی رسی فارسیت نہیں جو مصطفیٰ زیدی نے جوش سے سکھی تھی۔ وہ داشت منداش فارسیت نہیں جو ملادہ رئیس شیرازی کی شر اور راشد کی نظم میں ہے (یعنی جن ہیں فارسیت سے *intellectual instrument* کا کام لیا گیا ہے۔ راشد اس میں بنے نظریہ اور جو لوگ ان پر ناسخت کا الزام رکھتے ہیں انہوں نے ناسخ کو پڑھا نہیں ہے)؛ فخر اقبال نے بانی کو عشق کی تمام پیچیدگیاں اور اس کے تمام مراحل و منازل، جور و مانی ہم آہنگی سے لے کر دل کی درود مندی اور جسم کی تمجید اور جنسی تجربے میں روحانی بلندی سے لے کر نامردی کی ناکامی تک پہنچے ہوتے ہیں، یہ سب سکھائیں۔ فخر اقبال نے بانی کو فنکھوں کا احترام لیکن ان کی پرستش سے گزرنگافن سکھایا۔ الفاظ کے ساتھ ایک حاکمانہ بزناو، قواعد اور صرف و نحو کی جگہ جگہ شکستُ ریخت، لیکن اس طرح کہ اس سے کوئی تخلیقی فائدہ حاصل ہو، اور یہ بھی ظاہر ہو جاتے کہ یہ غلطیاً یا تبےاعتدا لیاں۔ ”علیٰ یا بے پردازی کی وجہ سے نہیں ہیں، یہ فن بھی بانی کو فخر اقبال سے ملا۔

ان عاصر میں بانی نے اپی شخصیت اور اپنی شاعری بصیرت کے وہ عناصر شامل کیے جو فخر اقبال اور ان میں مشترک نہیں تھے۔ ہمارے بہاں غزل کا شاعر یا تو اپنے آپ پر روتا ہے یا ہفتا ہے (رونے والے شاعر زیادہ ہیں، ہنسنے والے کم) جو شاعر روتا ہے وہ سوچتا ہوا اور تمجید بھی دکھائی دیتا ہے، اس لیے اس کی آد بیگنٹ جلدی اور زیادہ ہوتی ہے۔ جو اپنے آپ پر ہفتا ہے لوگ اس سے خوف کھاتے ہیں۔ غالبہ اور تیر صرف یہ دو غزل گوایی ہے ہیں جو نہ شیک سے ہنسنے والوں میں شامل ہو سکتے ہیں اور نہ شیک سے رونے والوں میں۔ *stereotype* میں شامل ہونے سے انکاری ہونے کے باعث وہ ہمارے سب سے بڑے شاعر اور سب سے مغلل شاعر ہیں۔ فخر اقبال بھی ہنسنے والوں کی *stereotype* میں شامل ہوتے ہوئے رہ گئے ہیں کیوں کہ ان کے بہاں بھسی کے نیچے اور اکٹھسی کے ساتھ ساتھ سنجیدگی اور غصہ اور خوف بھی ہے بانی نے فخر اقبال کی شخصیت کے ان پہلووں کو جو *stereotype* والے پہلو ہیں، بالکل قبل

رکیا۔ خود ان کا مراج اخفیں پہنچے والوں سے الگ رکتا ہے، لیکن وہ رونے والے میں بھی شامل نہیں ہوتے۔ بانی نے اپنے تمام احساس کو محظوظی اور اہمیت زد دنوں انہیاں سے الگ رکھ کر ظاہر کیا ہے۔ ان کے کم شرعاً یہیں جن کو طنز، خوش طبعی، عُلمِ گیئی، محظوظی، خوف، غصہ وغیرہ قسم کے موضوعاتی لیبل کے تحت رکھا جائے۔ ان کی شخصیت کی نایاب صفت ایک طرح کی پُر اسرار خواب ناکی ہے، ایسی خواب ناکی جس میں بعض وقت کی منظر ایک سانچہ بننے بگرتے نظر آتے ہیں اور بعض وقت پورے ماحول میں ایک تناوا، ایک بچے چین، والان مستولی رہتا ہے یہی چیز ان کو ظفر اقبال سے الگ اور ممتاز کرتی ہے۔ اپنے اس واحد ہم عصر سے، جو ان کی سی تخلیقی مشکل سے گزر رہا تھا، انہوں نے اپنے تخلیقی سفر کے لیے استعارے طلب کیے، لیکن جو شخص اس سفر پر نکلا وہ بانی تھا، ظفر اقبال نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ گھری مشاہد کے باوجود دنوں الگ الگ شاعر نظر آتے ہیں۔

اہمیت زد دنوں ان دنوں انہیاں سے خود کو الگ رکھ کر بانی نے اپنے شریں جس طرح کا توازن پیدا کیا اور جسے میں نے ایک بچے چین تناوا اور توازن سے تعمیر کیا ہے، اس کی بہچاں یہ ہے کہ ان کے اس دور کے اکٹھا اشخاص میں براہ راست سوال، یا سوالیہ انداز، یا سوالیہ لمحے سے کام لیا گیا ہے۔ سوال میں بچے چینی اور تناوا ہوتا ہے، جواب میں اس بچے چینی اور تناوا کا حل ہوتا ہے، لیکن شعر اگر صرف سوال اور جواب پر قائم ہو تو اس کے نتیجے میں جو توازن حاصل ہوتا ہے وہ میکانکی اور بڑی حد تک غیر تخلیقی ہوتا ہے، جیسا کہ چکبٹ اور اقبال کے ان اشخاص میں ہے۔

زندگی کیا ہے عنصریں ظہور ترتیب

موت کیا ہے اخفیں اجزا کا پرلیشاں ہونا

میں تجھ کو بتاتا ہوں تقدیر اُم کیا ہے

شمیر و سنان اول طاؤس درباب آخر

براہ راست سوال جواب کی میکانکیت اور اس کے ذریعہ حاصل ہونے والے حل

( resolution ) کی مزید مثال دیکھنا ہو تو شیفتہ کے اس مشہور شعر کو ہے

شاید اسی کا نام مجتبی ہے شیفتہ

اک آگ سی ہے بینے کے اندر لگی ہوئی

یہل کر دیجیے ہے

اس شے کا نام درد محبت ہے شفعت

اک آگ سی ہوئیں کے اندر لگی ہوئی

علم بیان کی اصطلاح میں اصل شعر انشائی ہے اور اس کی تحریت شدہ شکل خبر یہ علم بیان کے ماہرین اس نکتے سے بخوبی ہمگاہ تھے کہ خبر کے مقابلے میں انشائیں تھے۔ سوال جواب کی خوبی تب ہوتی ہے جب جواب براہ راست نہ ہو۔ جیسا کہ تیر کے اس شہور شخزدہ میں ہے میں کہا ہے کتاب ہے مل کتابات کلی نے یہ سن کر قسم کی

جب تک سوال باتی رہتا ہے تباہی رہتا ہے اور مسلسل تباہی رکھنا بھی بالآخر ہے، یہ کونا کام بنانے کا مراد ہے۔ کیوں کہ شتر کیا ہی گھر ایا جذبہ کتنا ہی نادر کیوں نہ ہو سوں کا جواب اگر نہ تخلیق کا تعاضا پورا نہیں ہوتا۔ باتی کے سوالیہ یا سوالیہ نشان واسطے اشعار چوں کہ استعارے پر قائم ہیں اس لیے سوال یا سوالیہ ہے کاجراز اور جواب دونوں ان کے اندر ہی موجود ہیں۔ یعنی جو بات استعارے کے بغیر کہی جاتی اور بعض خبر ہوتی، اب استعارے کی بنا پر اپنے جواب آپ تلاش اور حاصل کرتی ہے۔ سوال سے کئی طرح کے کام یہے جاسکتے ہیں اور یہ کام بیک وقت بھی ہو سکتے ہیں، یا الگ الگ موقعوں پر الگ الگ بھی ہو سکتے ہیں۔

شاعر جب سوال پوچھتا ہے یا سوالیہ ہے یہ میں لفڑی گل کرتا ہے تو اس کا مقصد کسی چیز کو معلوم کرنا نہیں ہوتا۔ (یوں بھی، شراس یہ نہیں کہا جاتا کہ اس سے کسی کی معلومات میں اضافہ ہونے کی توقع ہو) شرمنی سوالیہ انداز یا ایسے انداز جس میں سوالیہ عنصر شامل ہو، دراصل مشاہدے کو بیان کرنے، کسی چیز کی طرف توجہ دلانے، کسی ایسی بات کو کہنے جس کو براہ راست شکر سکیں، کسی پیچیدہ تاثر یا تحریر کو بیان کرنے کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ یہ اور کہہ چکا ہوں کہ باتی کسی stereotype میں شامل نہیں کیے جاسکتے، ان پر کسی قسم کا لیبل نہیں لگ سکتا اور زمان کے اکثر اشارے کے ہارے میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ یغم، غصہ، غریشی، طنز وغیرہ کے اشعار ہیں۔ قدیم سنسکرت شربیات کی رو سے ہر شعر کسی نہ کسی جذبہ یا کیفیت کو بیدار کرتا ہے، یہاں تک تک لٹھیک ہے لیکن بہت سے شعر یہے جذبات کو بیدار کرتے ہیں یا ایسا تاثر پیدا کرتے ہیں جس کو آپ سنسکرت نظر پر کے تحت قائم کر دے، ”رس“ کے کسی طبقے میں نہیں رکھ سکتے اور بعض شعر ایسے بھی ہوتے ہیں جو بیک وقت کئی جذبات کو متحرک کرتے

ہیں۔ ہمارے قدیم شعرا اسی لیے شعر میں "کیفیت" کو بڑی اہمیت دیتے تھے۔ یعنی شعرا ایسا نظر پیدا کرے جس کو ہم محسوس تو کریں لیکن classify دراصل یہ نظریہ بھی اسی اصول کا براہ راست نتیجہ ہے کہ شعر معلوم کرنے "یعنی اشیا کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کا کام نہیں کرتا، یعنی شعر heuristic نہیں ہوتا۔ بانی کے سوالیہ استعاراتی اشعار بھی معلوم کرنے کے بجائے ظاہر کرنے کا عمل کرتے ہیں، لیکن ظاہر کرنے کا عمل بھی اہل ہمارے اندر ہوتا ہے، شعر اس کے لیے محض نقطہ آغاز کا کام کرتا ہے۔ بانی کے بہت کم شعر ایسے ہیں جن کا مفہوم ان کا لفظی ترجیح کر کے بیان کیا جاسکے۔ ہر شعر میں بہت پچھے مقدار ہوتا ہے لیکن اس وجہ سے نہیں کہ شاعر نے جان بوجھ کر بات ادھوری چھوڑ دی ہے بلکہ اس وجہ سے کہ سوال کا استعاراتی انداز کئی طرح کے تاثرات کو راہ دیتا ہے۔ مثلاً ان اشعار میں تجسس اور تائست و نولی کی کار فرمانی ہے۔

دکا کے لمحہ خالی کا عکس لالتیزیر  
یہ مجھ میں کون ہے مجھ سے فرا کرتے ہوئے

مری صدائے سہی مال مرالہونہ سہی  
یہ موجود موجود اچھتا ہوا سا پکھ تو ہے

نہیں ہے آنکھ کے محramیں ایک بوندھلاب  
منگریز رنگ بدلتا ہوا سا پکھ تو ہے

تیسرے شعر میں تجسس کا ہی رنگ جملکتا ہے۔ اس ساری غزل میں "ہوا سا پکھ تو ہے" روایت کے باعث سوال کا لمحہ قائم ہو گیا ہے اور "سا" اور "تو" جیسے بناہر نہتے متنے الفاظ نے کثرت تاثر کے لیے راہ ہماری کی ہے۔ اسی طرح اس پوری غزل میں بھی روایت کا استھانی انداد تجسس، تائست، تجسس، خوف، الہینان، طرح طرح کے تاثرات کے لیے خود کا رمل کرتا ہے۔

مجھ سے اک اک قدم پر بچھڑتا ہوا کون تھا  
ساتھ تیرے مجھے کیا خبر دو سرا کون تھا

مندرجہ ذیل اشعار میں استھانم لے باوجود قطعیت کا دھوکا ہوتا ہے، لیکن قطعیت استھانم کی وجہ سے نہیں ہے، کیوں کہ اگر سوالیہ انداز کی جگہ بیانیہ رکھ دیا جائے تو خبر ہی خبر ہے جائے۔

انٹ کی پچان یہ ہے کہ اس کے جواب میں "ہاں" یا "نہیں" قطعیت کے ساتھ نہ کہا جا سکے۔ مثلاً "کل بارش ہوگی" کے جواب میں آپ "ہاں" یا "نہیں" کہ سکتے ہیں۔ یعنی اس پر مجموع یا سچ کا احتمال کر سکتے ہیں۔ لیکن اگر آپ کہیں کہ "کاش بارش ہو" یا "بارش کا کیا ہے" ہوتی ہی رہتی ہے تو اس پر مجموع یا سچ کا گمان نہیں ہو سکتا۔ اب یہ اشعار دیکھئے جیگہ رونا سکنا زام جاں میں ہے

تمام شہر کو مسماں کر رہی ہے ہوا  
یہ اور کون ہرے ساتھ امتحان میں ہے

یہ دیکھتا ہوں وہ محظوظ کس مکمل میں ہے

بانی کی شاعری کے دور دوم میں "چند غزوں کے سوا" "حربِ معبر" "اور حساب رنگ" کا پورا کلام شامل ہے۔ شروع کی غزوں میں الفاظ پر قابو اتنا جرس تہ نہیں ہے جتنا بعد میں نظر آتا ہے۔ نئے الفاظ یا الفاظ کو نئے میل کے ساتھ استعمال کرنے کی کوشش میں خینہ کی لڑکہ راہٹ ملی ہے۔ چنان چہ "عکسِ لاتفاق" "قرب ہتھی ملس" "عکس پیکر صد مس" "زنگارہِ لاسمیت" "تشریخِ زائل" جیسی تراکیب جن میں ایک آنکھ کی کسر ہے، یعنی جوزبان کے جو ہر سے برآمد نہیں ہوئیں اور اپنے تمام وزن و فارک کے باوجود معنی کر پوری طرح ادا نہیں کر سکیں، نظر آجائی ہیں۔ لیکن یہ کیفیت بہت ویرتک نہیں رہتی۔ "حساب رنگ" میں ایک آدھ جگہ کے ملاوہ کہیں محسوس نہیں ہوتا کہ زبان نے شاعر کا ساتھ مجموع دیا ہے۔ شروع کی ہی غزوں میں فعل کے حذف کی ایسی مثالیں ملی ہیں جوزبان پر پورے قابو کی دلیل میں سے ایک مدھم آنکھ سی آواز سرگم سے الگ کچھ

رنگ اک دبنا ہوا ساپورے منظر میں اکیلا

دور دوم کی تمام اچھی غزوں میں مومنی تجربے کا انہار بانی کی مخصوص الفزادیت بناتا ہے۔ اس غزل کے یہ دو شعرومن سے بہت دور ہیں، اگرچہ ان کی بنیاد معرفت ہی پر کمی گئی ہے۔ اسی بناء پر ان کا مومنی رنگ اجنبی یا ناماؤں نہیں معلوم ہوتا ہے  
بولتی تصویر میں اک نقش لیکن کچھ مٹاسا

ایک حربِ معبر لفظوں کے نشکر میں اکیلا

ہو پھر میری طبع چپ چاپ مجھ کو دیکھتا ہے اک لذت آنکھ صد مس سا غریب اکیلا

آخری شر میں متکلم اپنے عکس کو معشوق کا عکس سمجھ لیتا ہے، وہ اسے اپنے عکس کی طرح پہچانتا بھی ہے اور اس سے انکار بھی کرتا ہے۔ معروض میں موجود کے داخل ہو جانے سے جو تیری سمت مٹا ہے میں پیدا ہو جاتی ہے اس کی یہ مثالیں دیکھیے ہے

کئے گا سر بھی اسی کا کہیے محب کردار

کبھی الگ بھی ہے شامل بھی داستان میں ہے  
”یہ محب کردار“ متکلم بھی ہو سکتا ہے اور متکلم کی شاعرانہ شخصیت بھی، جو لوگ کبھی نہ نہ کرتی ہے اور کبھی مردہ چھوڑ جاتی ہے۔ شعر کی پُر اسرار فضنا کافکا کے افالوں کی یاد دلاتی ہے۔ لیکن یہ بھی محسوس ہوتا ہے کہ اگر یہ کردار داستان میں پورا شامل ہو جاتا تو شاید نئی نکلتا ہے  
کسی کے لوٹنے کی جب مدد اسی تو کھلا

کہ میرے ساتھ کوئی اور بھی سفریں تھیں

اس شعر میں بھی اسرار کی کیفیت بنایا ہے۔ بانی کی شاعری کو سلیل اور ”محصر طریقے“ سے بیان کیے ہوتے ہیں، ”عنوانات سے محفوظ رکھنے میں اسراری رنگ کا بڑا مختہ ہے۔ یہ اسرار نہ خوف پیدا کرتا ہے نہ سر ایگی لاتا ہے۔ اس کا تاثر ایک غوش گوار استجواب یا کسی غیر موقع بصیرت سے حاصل ہونے والی خوشی کا تاثر ہے ہے

کون تھا ایرے پر تو لئے پر نظر جس کی تھی

جس نے سر پر مے آسمان رکھ دیا کون تھا

بس ایک چیخ گری تھی پیڑاڑ سے یک لخت

عجب نثارہ تھا پھر دھند کے کھرنے کا

لے صفت ابیر دوال تیرے بعد

اک گھناسا یہ خبر سے نکلا

سزی نہیں دھند میں ڈوبے پہاڑوں سے اترتی

کیا عجب منظر پندرہ شنی ہے داستانی

سیر شب لاسکاں اور میں ♦ ایک ہوتے رفتگاں اور میں

دو نوں طرف جھگلوں کا سکوت ♦ شور بہت درمیاں اور میں

”عروفِ صفتہ“ اور ”حاب رنگ“ دو نوں میں استعارہ بے ساختہ درآتا ہے۔ کبھی کبھی پورا شتر

ایک پُر اسرار استعارے کا رنگ اختیار کر لیتا ہے، تو کبھی ایک روز مرہ سالناظکسی نئی جگہ استعمال ہو کر معنی کی نئی جہت لاتا ہے۔ نظم میں اگر کٹی بند ایک کملتے ہیں تو ان کا تسلیم ہی قاری یا سارع کو اس کیفیت سے دوچار کر دیتا ہے جس کو نار تمراپ فرانی نے "تسلیم کے ذریعہ پیدا ہونے والا اختیار" <sup>persuasion of continuity</sup> کہا ہے۔ لیکن غزل کے واحد شعر میں استعارے کے ذریعے ہی یہ ممکن ہے کہ آیندہ یا گذشتہ بالوں کی خردی جائے لیکن شعر موجودہ حقیقت کے مٹا ہے پر مبنی ہو سے عجب نظار اتحابتی کے اس کنارے پر

بھی بھپڑ گئے دریا سے پار آرتے ہوئے  
ہنسیں ہے آنکھ کے صحراء میں ایک بوند سراب

مگر یہ رنگ بدلتا ہوا سا کچھ تو ہے

جو چاٹا چلا جاتا ہے مجھ کو اے بانی

یہ آستین میں پلتا ہوا سا کچھ تو ہے

اک خواب تھا کہ ٹوٹ گی خون کے جس میں

اب تنہ وھر کھنوں کے سجنور چن رہا ہوں ہیں

اے گل آوارگی تیری ہمک تاروں سے کھیلے

لے ندی و اتم رہے بہتا ترا بیدار پانی

نہ جانے کل ہوں کہاں ساتھ اب ہوں کے ہیں

کہ ہم پرندے مقامات گم شدہ کے ہیں

مسٹی بھراؤں نہ تھی بھیڑوں پر

لئے بھر گشت کبوتر میں نہ تھا

کہاں کی سیر سفہت افلک او پر دیکھ لیتے تھے

حسیں اجلی کی پاسی برن بال دپر پکھی تھی

اوپر میں نے اس عہد کے اہم غزل گو شخرا کے یہاں محبوب کے وجود کا تذکرہ کیا ہے اور کہا ہے کہ بانی کو محبوب کا ایسا وجود قبول کرنے میں تاصل تھا جو انسانی شخصیت نہ رکھتا ہو، مخفی بانی یا مخفی جسمانی ہو۔ بانی کے یہاں جسم کے تذکرے میں ایک مہذب بے بالی ہے جو ہمارے زمانے

## اثبات و نتیجہ

میں کم شاعروں کے حصے میں آئی ہے۔ بے باکی جذبے کی ہے اور تہذیب استعارے کی ہے  
 بھیب بجہہ تھا بھیر سے گزرنے کا  
 اسے بہانہ ملا مجھ سے بات کرنے کا  
 اک گنے سرشار حاصل کی فضنا ہے اور دونوں  
 اب نہیں ہے درمیان کوئی بھی منزل امتحانی  
 اوس سے پایس کہاں بھیتی ہے  
 موسلا دھار بر سر میری جان  
 جسم اور اک نیم پوشیدہ ہوں آمادگی  
 آنکھ اور سیر لباس منظر کرتی ہوئی  
 دک رہا تھا بہت یوں تو پیر ہن اس کا  
 ذرا سے مل س نے روشن کیا بدلن اس کا  
 مری نظر میں ہے محفوظ آج بھی بانی  
 بدلن کا ہوا مبوس بے شکن اس کا  
 بس اس کا علامت کی طرح تھا      بدن روشن عبارت کی طرح تھا  
 کہاول نے کہڑھ کے اس کو چھوپا لوں      ادا خود ہی اجازت کی طرح تھی  
 "حروف صفت" میں شدت تاثر کی کی ہے، کیوں کہ شے کو بھر پور گرفت میں یعنی کا ہنر بانی نے اس  
 وقت تک نہ سیکھا تھا۔ ان کے اندازیں ایک طرح کا strain تھا، جیسا کہ بعض گانے  
 والوں میں ہوتا ہے کہ وہ گاتے تو بہت اچھا ہیں لیکن آواز کا ہر زیر و بم کو شش کے بعد ادا ہوتا  
 ہے۔ "کلاسیکی" اسکول کے لوگ اسی یہ شاعروں سے تقاضا کرتے تھے کہ وہ اپنی بات میں  
 "روانی" پسیدا کریں۔ بعد کے لوگوں نے اسی روانی کو "آسانی" کا نام دے دیا۔ حالاں کہ  
 رومنی اس وقت حاصل ہوتی ہے جب شاعر نے بجہے کہ الفاظ کی گرفت سے نکل بھاگنے  
 سے روکنا سیکھ لیا ہو۔ "حساب رنگ" میں غزلوں پر غزلیں مشکل زینوں یا ناماؤں بھر دیں  
 میں ہیں، لیکن ان میں "استادی" کی جگہ الفاظ کا وہ خلائق اس قابل ملتا ہے جو خود بہ خود  
 استعارہ یا پیکر دریافت کر لیتا ہے، تو اعداد اور صرف و نحو متنہ تکی رہ جاتی ہیں اور تختیل  
 موجز ان ہو جاتا ہے۔

جیسم موج امکانی میں  
اگلا پاؤ نئے پانی میں  
یاد تری جیسے کہ بہتر شام  
وہ کیا بدن بھر خاتما بحاجت سے  
وہ صدرع اول میں نہ تھا  
کہ آنکھ بھی چپ لگان بھر تھی  
حرکت مسرع شانی میں نہ تھی  
جی سلگنے کا دھوال خط میں تھا  
روشنی حرفت زبانی میں نہ تھی  
شہ کردار تھا غائب یعنی  
ذکر دل شوق کے فخر میں تھا  
بساطر تک سمجھی میں اس کی  
قدم اس کا بشارت کی طرح تھا

اس طرح کے کتنے ہی اشعار ہیں (اور یہ آفیان نہیں ہے کہ مندرجہ بالا سب شعر جو ہی انہر کے ہیں) جن میں سافی بے باکی استعارے کے بغیر آتی تو محض خوش طبی، یا ہبہت سے بہت ایک خوش گوار تجربے کا حکم رکھتی۔ آزادی کو برنا ایک فن ہے، قدیم کلائیکی "ڈ کلائیکی" میں نے ہر جگہ داوین میں رکھا ہے، یکوں کہ اس میں بیری مراد و نظریہ ادب ہے جسے لوگ رومنی کی صد سمجھتے ہیں؟ نقادوں کا تخیال تھا کہ آزادی کا وجود قانون کے باہر ہے۔ چنانچہ گوئٹے نے اپنے ایک سائیٹ میں اس تصور کو بڑی قوت اور وضاحت سے اوکایا ہے۔ وہ کہتا ہے:  
ہو لوگ بڑے فائدوں کے ملاشی ہوتے ہیں وہ آسان فائدوں کو ترک کر دیتے ہیں۔

جب تک پابندیاں نہ ہوں کوئی شخص استادی کا درج حال  
نہیں کر سکتا۔

اور محض تاون ہیں آزادیاں عطا کر سکتا ہے۔

گوئٹے کی مرادیہ سمجھی کرنے بنائے صابطوں کو توڑنا آسان ہے اور ان صابطوں کی حد میں وہ کرہی بڑے فائدے، یعنی بڑے کارنے سے حاصل ہو سکتے ہیں۔ اگر پابندیاں نہ ہوں تو انماری اور استاد کا فرق مٹ جائے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ انماری پن سے قاعدوں کو توڑنا اور چیز ہے اور اسپس اس طرح توڑنا کئے قاعدے بن جائیں، یا کم سے کم اتنا ہو جائے کہ توڑنے والا اپنے قانون خود پنالے، اور چیز۔ دوسرے دور کے ختم ہوتے ہوئے بانی کی قاعدہ سمجھی اس صنایع کے دارجے کو پہنچ کر سمجھی جہاں قاعدے ادھور سے معلوم ہونے لگتے ہیں۔ زندگی کا مشور بھی اسی اعتبار سے بنا ہر منتشر اور بے ربط لیکن بالمن پرس جہت ہو گیا تھا۔ ان غزوں میں موجود

حقیقت کو موہوم کی آنکھ سے دیکھا گیا ہے، یعنی ان کی واقعیت، واپسے کی طرح پر قائم ہوتی ہے۔ اس طرح زبان کا بے باک استعمال اور دنیا کے تجربے کا احساس، دونوں ہم آہنگ ہو گئے ہیں میں سے

کیا درد نظری ساد کھانی دیا کہ پھر  
خوش آسکا نہ لمحہ خنہ حواس بھی  
فنا صیقل سما عالت کی طرح تھی  
سکوت اس کا امامت کی طرح تھا  
اس طرح نارسانی بھی کب تھی یہ کیا استعمال ہے  
گاہ بخبر صدا "گاہ پامال چپ دریاں ہے  
و دیکھ اک بوند خوں کے بکھرنے کا نایاب منظر  
رُت بدلتی ہے گلزار ہوتا ہوا آسمان ہے  
مسماں آنکھ اور خس ڈھیر نظر  
غارت طبیعت طاق و در ایک لمحہ  
فری در دسلسل دہی صرف دعا میں  
بسر ہوتی ہوتی شب بسر ہوتا ہوا میں  
گبوئے اس کے سر پر چھینتے تھے  
منگروہ آدمی چپ ذات کا تھا

زبان کے استعمال میں تنوع کے ساتھ ساتھ بانی کے یہاں بھروسہ کا تنوع بھی پڑتا ہی۔ بلکہ یہ کہنا غلط نہ ہو گا کہ نئی بھروسہ کا تناسب "حساب رنگ" میں مبتنا اونچا ہے، اور وہ کہ ہم یہی بھروسہ میں ہو گا۔ ناما لوس بھروسہ سے یہ شفت بانی کے مزاج کا ایک تخلیقی ہہلو ہے، کیوں کہ غزل میں نیا ہجہ حاصل کرنے کی سی میں بانی نے محض الفاظ یا دہلان پر بھروسہ سائنس کیا بلکہ فتنہ کھڑھی طلح پر نلا ہر کملے کے لیے افضل نے ان وسائل کو بھی استعمال کیا جو شعر کے آہنگ میں فری تنوع لاسکتے ہیں۔ غزل کی زبان اور اس کے مزاج میں تدبیلی لانے کی ہم اکثر بھر کی طلح پر بھی ملے ہوتی ہے، کیوں کہ ہر زخمیں ہر لفظ نہیں موزول ہو سکتا۔ اس لیے بھروسہ کا تنوع، الفاظ کے تنوع اور اس طرح معصوم کے تنوع کو راہ دیتا ہے۔ اقبال کا کلام اس کی بین مثال ہے۔

بانی کی شاعری کا نیسا رادر "حاب رنگ" کے بعد کا ہے۔ افسوس کی انھیں یہ دور بہت مختصر طرا۔ موت نے مہلت بندی کر دی اپنے تمام امکانات کا انٹھار کر سکتے۔ لیکن "حاب رنگ" کے بعد کا کلام بھی اگرچہ بہت کم ہے لیکن نئی نئی غزوں کا پسادیتا ہے۔ آخری زمانے کی سب سے نمایاں تبدیلی اسلوب کی نہیں بلکہ چہت کی ہے۔ اب تک کی غزوں میں شاعر اور دنیا ایک دوسرے پر اثر انداز ہوتے تھے۔ شاعر کا سفر اپنی ذات کے اندر تھا تو دنیا کے حوالے سے تھا۔ آخری غزوں میں شاعر کسی اور ہستی کے حوالے سے بلکہ اکثر تو براہ راست کسی اور ہستی سے گفتگو کرتا ہوا نظر آتا ہے۔ آسانی کے لیے اس ہستی کو خدا بھی کہ سکتے ہیں، لیکن وہ مذاج و زندگی سے زیادہ موت کا خدا ہے۔ زندگی اور موت کی اس خوبی کو ہمارے شاعروں، خاص کرنے والے کے شاعروں نے اکثر محضوں کیا ہے۔ اس احساس کی کئی تبلیغیں یا کئی مزیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ زندگی اور موت ایک ہی حقیقت کے دو پہلو ہیں۔ ایک یہ کہ زندگی کی توشی کرنے کی سی ہے، لیکن موت کا تجربہ تو شی کی سی کو ناکام بنا دیتا ہے، بلکہ شروع ہی ہونے لگتے ہیں۔ ایک منزل یہ بھی ہے کہ زندگی اور موت ایک ہی منظر ہوں، یعنی ایک حقیقت کے دو پہلو نہ ہوں بلکہ دونوں میں اس طرح کا ادغام ہو جس طرح پانی میں رنگ کا ہوتا ہے۔ لہذا جو چیز ایک وقت میں موت دکھائی دے، وہی دوسرے وقت میں زندگی دکھائی دے۔ بانی کے آخری دور کے کلام میں موت کے تجربے کی یہ سب پیچیدگی موجود ہے۔ زبان کی تخلیقی شدت میں تین عناصر کا فرمایا ہیں؛ استعارہ، اس کی پشت پناہی کرنے کے لیے پیکر اور قواعدے ایک بانی بے نیازی جو سماوقات باکل نئے رو زمرو کی تخلیق میں مصروف نظر آتی ہے۔ زیل کی غزوں میں یہ سب چیزیں بے یک وقت کا فرمایا ہیں۔

### شقق شجر موسکوں کے زیور نئے نئے سے

دعاؤں کی اوس پیٹے منظر نئے نئے سے

پہلے صفحہ میں "شقق شجر" موسم جو نئے نئے سے زیور پہنچنے ہوتے ہیں؟ بظاہر زندگی کی علامت ہیں۔ لیکن شفق، چاہے وہ صبح کی ہو چاہے شام کی، رات کی یادن کی موت کا بھی اشارہ ہے۔ موسکوں کے زیور نئے نئے سے ہیں، یعنی پرانے ہیں، لیکن نئے نگ رہے ہیں۔ "شقق" اور "شجر" کا الگ الگ بھی پڑھ سکتے ہیں، یعنی شفق، شجر اور موسم، ان تینوں کے زیور نئے نئے سے ہیں۔ "شقق شجر" کو ایک ترکیب فرض کریں تو ایک صورت یہ بتی ہے کہ موسم اپنی سرفی

اور شادابی میں شفقت کے شجر کی طرح ہیں۔ دوسری صورت یہ ہے کہ ”شفقت“ کی صفت ”شجر“ فرض کی جائے، یعنی نظرت پر کہ ”شجر“ مثالِ شفقت پھول رہے ہیں (شفقت پھولنا محاودہ ہے) بلکہ یہ بھی کہ ”شفقت“، مثالِ شجر بلند و بیالا اور تو انہے۔ لیکن یہ سارا منظر نامہ دوسرے صرع میں ایک اور جہت کی طرف لے جاتا ہے، کیوں کہ نئے نئے زیوروں کے باوجود وجود ”وعاؤں کی اوس“ بھی منظروں پر ہے۔ ”اوہ“ اگر شادابی کا استعارہ ہے تو موت کی ٹھنڈگی کا بھی۔ (ہمید دل پر اوس پڑ جانا بھی محاودہ ہے، منظروں کو دعا کی اوس چنتے ہوئے دیکھنا اگر ایک طرف اس بات کا اشارہ ہے کہ وہ دل جبیں دعا کرنے کی بھی تاب نہ تھی، اب کم سے کم دعا کرنے لگے ہیں (خاموشی سے انہیار کی طرف گزراں)، تو دوسری طرف اس بات کا بھی اشارہ ہے کہ عمل کی وصوپ کے بجائے دعا کی ٹھنڈگی ہی انتہا لگی ہے۔ ذہنی اشاروں کے باعث شریں بے شال خوب صورتی پیدا ہو گئی ہے۔ اس پوری غزل کی تقدیم کی کوشش ایک طرح کی زیادتی ہی ہوگی، لیکن کہ اس غزل کا بیش تر عمل ایسے احساسات کی سطح پر ہے جو آسانی سے تغیری کی گرفت میں نہیں آتے۔ لیکن اس کا آخری شترنقال کیے بغیر چارہ بھی نہیں ہے

خنک ہوا شام کی ہماینی نئی نئی سی

### پرانے علم پھر محبتوں بھرنے نئے

”محبتوں بھر غم میں“ محبتوں، ”کونفرن یا صلاحیت فرم کیا گیا ہے“ یعنی غیر مردی کو مردی بتایا گیا ہے۔ اس آسانی عمل کی مثال ہمارے محاوروں اور روزمرہ میں موجود ہے (”مقدود بھر“ ”خیال بھر“ ”هز درت بھر“ ”وغیرہ“) لیکن روزمرہ بچک ہوتا ہے۔ ماہرین فنا نیات د تو اعد کر سکتے ہیں کہ روزمرہ میں تبدیلی یا اضافہ مناسب نہیں اور یہ بات درست بھی ہے۔ لیکن تخلیقی فن کا کار کو اس کے سوا چارہ بھی نہیں کہ انہیار میں وسعت لانے کے لیے روزمرہ اور محاودہ میں وسعت لانے کی کوشش کرے۔ یہ کوشش اس وقت کامیاب ہو سکتی ہے، جب درآتے ہیں جو ان کی مادری زبان سے مناسبت رکھتے ہیں لیکن ہماری زبان میں وہ اجنبی، بلکہ غلط معلوم ہوتے ہیں، لیکن غلطی کہاں ہے، اس کی لشان مری مشکل ہوتی ہے۔ تخلیقی فن کا دسے اس قسم کے مناسعے سرزد نہیں ہوتے۔ ایک غیر ملکی طالب علم نے اپنی کتاب بھی بھیجی اور سزا میے پر

یہ لکھا: ”فاروقی صاحب کے نام، جس نے میری بڑی مدد کی ہے“ اس فقرے میں ”جن“ کی غلطی تو نہیں ہے، اگرچہ انگریزی حاوارہ اسی ”غلطی“ کا تفاہنا کرتا ہے۔ لیکن ”بڑی مدد کی ہے“ میں کوئی غلطی نہیں۔ پھر بھی یہ اردو میں ”صحیح“ نہیں معلوم ہوتا۔ تخلیقی فن کار کے تصرفات بڑی حد تک صحیح ہوتے ہیں اور آئینہ کا روزمرہ بن جاتے ہیں۔ باñی اپنی ایک گذشتہ غزل میں (جو حساب رہنگ) ”میں شامل ہے“ ”بھر“ کا ایسا ہی استعمال کرچکے تھے (گمان بھر تھی، اڑان بھر تھی، دغیرہ) لیکن اس غزل میں ”بھر“ ہر جگہ اتنا برجستہ نہیں، جتنا ”محبتون بھر“ پرانے غنوں میں ہے۔ آئینہ غزلیں بھی ”بھر“ اور اس قبیل کے دوسرے روزمرد کے کامیاب تصرفات سے آراستہ ہیں ہے

جانے کس کا کیا چھپا ہے اس دھویں کی صفت کے پار

ایک لمحے کا افق اتید بھر می راجی ہے

اس شحر میں ”افق“ کے استعارے کے لیے ”ایک لمحے“ کا استعمال کرنے سے زبان میں ایک نئی کیفیت کے علاوہ استعارے کی ایک بیشادی خوبی آگئی ہے کہ استعارہ مکان کے لیے زمان اور زمان کے لیے مکان، یا مرٹی کے لیے غیر مرٹی اور غیر مرٹی کے لیے مرٹی تقابلات دریافت کرنے میں ہماری مدد کرتا ہے ہے

اے پہم پرواز پرندے دمے لے

نہیں اُترنا آنگن میں تو چھت پر آ

بہال ”پہم پرواز“ کو صفت کے طور پر استعمال کر کے پرندے کی زمانی اور مکانی دونوں چیزوں واضح کر دی ہیں۔

بانی کی وہ غزلیں جن میں ”تیرا“، ”میرا“، ”تیری“، ”والا میں“، روپیں بر تی کئی ہیں، موت اور حیات، زمان و مکان، خدا بطور زنگی اور خدا بطور موت کی بآہم پیوسٹ شخزدیوں کا مسلسل استعارہ ہیں۔ ان تمام غزلوں میں متکلم خود کو ان حقیقتوں کے سامنے دریافت کر لیتے اور اگم بھی کرتا ہے جو کسی مہم مراتبے کے ذریعہ اس کے ذہن پر منتشر ہوتی ہیں ہے

جھنگ میں گم فصل مری

ندی میں گم پتھر میرا

کبھی کبھی سب کچھ غائب

- تام کر گم اکثر میرا  
تہاد سینے والا میں
- ایک اولے درگیری  
شقق تحریر اس کی
- ہوا اظہار اس کا  
ہاہر بعیر فصل اگلنے والا تو
- ترے غزنے سرا لانے والا میں  
چستوں پر بارش دو ریاڑا ملکی دھو
- بھینٹنے والا پنکھے سکھانے والا میں  
وائم ابدي وقت گزرنے والا تو
- منظر سایہ رنگے مٹھرنے والا میں  
رہنمی کیسی مجھے مجبوریں لئی تی
- غزی کنارے اتم بھگونے والا میں  
کیا دن بیتا سب کچھ نکھل سپر لے
- جان درا ہوں مزے میں مونے علامین  
جو کچھ ہے اس پار وہی اس پار جی ہے
- نا دا ب اپنی اپنی ڈپنے والا میں  
ان غزلوں کی نمایاں صفات میں ایک یہ بھی ہے کہ متکلم کی شخصیت بظاہر بدلتی رہتی ہے  
لیکن دراصل ایک ہی ہے۔ اس کی پہچان ہمیشہ اس بات میں ہے کہ وہ دونوں دنیاوں میں  
سفر کرتا ہے لیکن کوئی دنیا اس کی اپنی نہیں ہے۔ وہ کبھی دوڑ، کبھی نزوہ دیک، لیکن ہمیشہ  
”باہر کا آدمی“ نظر آتا ہے۔ ”والا میں“ کی روایت میں غزلوں کا سلسلہ جس شعر سے شروع  
ہوتا ہے وہ اس کی پہچان کا شرہے اور وہ یہ مطلح ہے سے  
ہری نہری خاک اڑانے والا میں
- شقق سحر تصویر بنانے والا میں

لیئنی دہ آوارہ بھی ہے، زنجین خاک کی ہولی کھیلتا ہے۔ (لیئنی اپنی زندگی کو صنائع کرتا ہے) اور شفق شجر (جس کی تشریح اور پر گذر چکی ہے) تصوریں بھی بناتا ہے، یا شاید وہ خود ہی شفق شجر ہے اور اپنی ذات کا انطہار شفق شجر سی تصویر کے ذریعہ کرتا ہے۔ پرانی غزلوں میں شاعر کی شخصیت کے تمام رخ متعین تھے، آخری غزلوں میں سرحدیں دھنڈلی نظر آتی ہیں بھروسہ ہوتا ہے کہ طبیعی تجربات کو چھپے چھوڑ کر اب شاعر بالبعد الطبیعیاتی تجربات سے گذرا رہا ہے۔  
شامل ہوں تالٹے میں مگر سر میں دھنڈہ ہے  
ٹاید ہے کوئی راہ جدا بھی مرے لیے

کہاں تلاش کروں اب افت کہانی کا  
نظر کے سامنے منظر ہے بے کرانی کا  
اس مطلع کے آگے بیدل کی دنیا آباد ہے، بانی اگر زندہ رہتے تو اس دنیا کی تیز بھی نصیں  
کی تقدیر ہوتی ہے  
ہر طرف نظر کر دیم ہم پر خود سفر کر دیم  
لے محیط حیرانی اس چبے کرانی ہاست

# اشاریہ

|                                            |                                        |
|--------------------------------------------|----------------------------------------|
| آتش، غواچہ حیر ملی ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۹ | ۴۹، ۴۸                                 |
| احسن نادری ۱۰۰                             | ۱۶۸، ۱۶۴                               |
| احمد علی ۵۸                                | ۱۸۵                                    |
| احمد شناق ۱۹۳، ۱۹۴، ۱۸۴                    | ۱۱۰-۱۰۹                                |
| احمدو ندیم قاسمی ۵۸                        | ۷۰                                     |
| آخر الایمان ۱۷۷                            | ۳۹                                     |
| آخر حسن ۱۱۹، ۱۱۸                           | ۵۳، ۵۱                                 |
| آخر حسین راشی پوری ۱۱۸، ۱۱۷، ۱۱۶           | ۱۱۱                                    |
| آخر شیرازی ۱۹۱                             | ۱۳۸                                    |
| ادب اے۔ آبادی ۵۳                           | ۵۰                                     |
| ارسطو ۱۱۵                                  | ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۰۵، ۱۰۶                     |
| اربیب، سلیمان ۱۲۴                          | ۱۱۴                                    |
| اسلامی، والط ۱۲۴                           | ۱۰۷                                    |
| استشتر جارج ۱۱۵، ۱۱۳                       | ۲۹                                     |
| اسلوب احمد الفارسی، پروفسر سید ۴۰، ۴۱      | ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۷ |
| اصغر گونڈوی ۷۰                             | ۱۵                                     |
| اقبال، علامہ داکٹر محمد ۹-۸، ۸-۷، ۷-۶، ۶-۵ | ۱۴۳                                    |
| البولہب سم ۳                               | ۳                                      |
| البر محمد سعید ۸۳                          | ۸۳                                     |
| اشر لکھنواری، جعفر علی خاں ۴۳              | ۴۳                                     |
| احتشام حسین، پروفیسر سید، ۰۹، ۰۸، ۰۵       | ۰۹، ۰۸، ۰۵                             |
| المیث، لی ۱۶۱، ۱۱۸، ۱۱۷، ۱۱۶، ۱۱۵          | ۴۸-۴۹                                  |

ابن سعید

۲۱۵

۱۹۲۱۸۵۱۱۴۳، ۱۱۴۲

بورا-سی - ۱۱۳، ۱۱۰  
بورس، جورج لوئی سم ۱۶۳  
بهرار، میک چند راصحہ بہار عجم، ۸۹  
بنان، خواجہ احسن اللہ ۱۲۲  
بیست، ارنگ ۹۲  
بیدل، امیر عبدالقدار ۱۱۴، ۱۱۳  
۲۱۳، ۱۵۶

۱۴۹، ۱۱۴

امدادیام اثر ۱۶۹، ۱۸۳  
امیر میتائی ۱۴۱، ۱۱۰، ۱۱۰۴  
الشاد، میر فشا اللہ خاں ۱۹۳، ۱۱۸، ۱۱۷  
۱۹۱

انور سدید ۵۲۱۰۴  
انس، میر بزرگ ۱۱۹، ۱۱۸، ۱۱۱  
۱۵۲، ۱۵۱، ۱۹۱، ۱۸۳، ۱۸۰-۱۸۴-۱۴۸

۱۴۱، ۹۹- ۹۰، ۸۸

پاپر، کارل ۱۲۳، ۱۱  
پرمیکار نظر ۱۸۳- ۱۹۲  
پلاتھ، سلویا ۱۴۹

اوسر باغ، ایرک ۱۶۳- ۱۶۲  
ایوب مرتضی، ملک اکبر ۵۴  
ایتو شنکو، ایوگنی ۱۲۳

شاجور تجیب آبادی ۵۱  
تجزی، ڈاکٹر جلال الدین ۵۷  
تسیلم، منشی امیر اللہ ۵۱، ۵۰

پارت، رولان ۱۸۴  
باطن، قطب الریس ۴۸  
بانی، ۱۱۸۴، ۱۱۸۶، ۱۱۸۳- ۱۹۳  
پائزید سلطانی، پشخ ۳۳

جابر علی سید، ۱۱۴  
جای، مولانا نور الدین عبد الرحمن ۷۲  
جانسن، ڈاکٹر سیمون ۱۱۳  
جان صاحب ۱۱  
جال، شارا ختر ۱۱۲- ۱۲۵  
جرات، سیلی مان ۱۱۴  
جگر مراد آبادی ۱۱۵، ۱۱۰، ۱۱۳، ۱۱۳  
بلیل انگ پوری ۵۱

برگسان، آرٹی ۴۰  
بروکس، کلی ایستھ ۱۱۹، ۱۵۸  
برراج کومل ۸۵  
بلوم، ہیرلٹ ۱۱۳، ۱۹۲  
بلیک، ولیم ۱۳۸  
بن، گاٹ فریڈ ۱۹۲، ۱۴۳، ۸۹  
بودیز، شارل ۱۱۲، ۱۱۳، ۹۹، ۲۴۰، ۱۰  
۱۱۵۰- ۱۱۵۳، ۱۱۵۱، ۱۱۳۱

|                        |                    |                         |                             |
|------------------------|--------------------|-------------------------|-----------------------------|
| خاکسار دہوی            | ۱۰۱، ۱۰۰           | جنید الجدادی، شیخ       | ۳۲۳                         |
| خلیق، میرستس           | ۹۰                 | جوہر لال نہرو           | ۵۹                          |
| خلیل الرحمن علی        | ۱۵۸، ۱۶۶، ۱۶۸      | جوائیں، جیس             | ۱۹۲                         |
| سید، ایشیا علی         | ۱۹۸، ۱۹۸، ۱۹۵      | جوشن شیخ آبادی          | ۱۲۸، ۱۴۸، ۱۴۹               |
| داغ، نواب مرزا خاں     | ۱۰۰، ۵۲، ۵۱        | ۱۶۰، ۱۶۰                | ۱۹۵، ۹۳، ۱۹۲، ۱۹۱، ۱۸۰، ۱۶۰ |
| دیرا، مرزا اسلام علی   | ۱۱۰                | جوہر، مولانا محمد علی   | ۱۱۴، ۱۰۸                    |
| درود، سید خواجہ میر    | ۱۵۱، ۱۴۸، ۱۴۹      | چادر، جلالی             | ۱۴                          |
| درود، ایشیا علی        | ۱۸۵                | چراغ حسن حضرت           | ۵۳                          |
| دستہ نعمت علی، فیض دور | ۱۲۰                | چشتی، یوسف سلیم         | ۲۳، ۲۱، ۲۰                  |
| دیکارت، رنے            | ۱۴۳                | چکبست، برج نرائی        | ۲۰۰، ۹۴، ۱۱                 |
| ڈکنس، چارلس            | ۱۳۰                | حاتم دہوی، شاہ          | ۴۸                          |
| ڈن، جان                | ۱۳۹                | حافظ شیرازی، خواجہ      | ۰۴، ۰۵۳، ۰۵۲                |
| ذکیہ احمد              | ۵۳                 | حالی، مولانا الطاف حسین | ۱۴۲، ۱۴۱، ۱۹۲               |
| ذوقی، شیخ محمد ابراہیم | ۱۳۹، ۱۱۱، ۱۱۰      | ۱۸۳، ۱۱۸                | ۱۸۳                         |
| راشد، نام              | ۱۱۸، ۱۱۱، ۱۱۰، ۱۰۱ | حامدی کاشمیری           | ۴۴                          |
|                        | ۱۹۹، ۱۶۶           | حضرت مولانی             | ۱۱۱، ۱۲۰                    |
| رپڑس، آئی۔ اے          | ۱۴۰، ۱۳۰، ۱۰۰      | ۱۸۳، ۱۶۹، ۱۶۴، ۱۰۰      | ۱۸۳                         |
| رسیل، برٹرنٹ           | ۱۲۰                | حسن نعیم                | ۱۹۲                         |
| رسیل، والف             | ۱۰۶                | حسین، امام              | ۱۱۵، ۱۳۱، ۱۲۹، ۱۲۸          |
|                        |                    | حفیظ جالندھری           | ۵۲                          |

اثبات وثني

۲۶۶

|                            |                                  |
|----------------------------|----------------------------------|
| رشک، هنر اوسط سه ۱۰۵       | ۱۹۸۶/۱۹۳۸/۸۶/۱۳۸۷/۱۱۲۴           |
| رشید حسن خالی ۱۰۰          | سید احمد رله‌ی، مولوی رصاحد فریگ |
| رضی الدین صدیقی ۵۳         | اصفیه) ۵۰                        |
| رنگین، سعادت یارخان ۱۱     | سید عبد اللہ، ڈاکٹر ۵۳           |
| روی، مولانا جلال الدین ۱۵۰ | سیاپ، اکبر بادی ۱۰۸ - ۹۹/۱۳۹     |
| ۱۴۳، ۵۳/۱۵۰                | ۱۳۱/۱۱۲                          |
| ربنا الدهس، جوشوا ۱۷۱      | شاه، جارج برناڑ ۱۳۱              |
| ربیکم، جان کرو ۱۳۲         | شاد عارفی ۸۵                     |
| ساحر لدھیانوی ۱۱۸          | شبیلی نعمانی، علامہ ۹۳           |
| سارتر، ارمان پال ۱۱۰       | شرر، عبد اللہیم ۱۳۰              |
| سامنی، از تھر ۱۹۱          | شعل، ایمن میری ۵۸                |
| سبط حسن، سید ۵۸            | شوقي شیبوی ۵۱                    |
| سراب لکھنؤی ۵۲             | شوکت حسین ۵۳                     |
| سردار جعفری ۱۴۰            | شهریار ۱۶۵ - ۱۸۳                 |
| سردار اپنڈت رجن ناتھ ۱۳۰   | شهری، مجتبی شهری ۱۰۴/۱۰۵         |
| سدی شیرازی ارشد ۵۰         | شیفتہ، نواب مصطفیٰ خالی ۲۰۱/۱۲۰۰ |
| سلیم، سلطان ۳۲             | شیکرپیر، ولیم ۱۳۹/۱۴۰/۱۴۱        |
| سلیم احمد ۱۴۹              | صادق تبریزی ۱۰۰/۱۳۰              |
| سلیم اختر ۳۵               | صفدر ۴۴                          |
| سلیمان نعمی، خلاد سید ۵۳   | طالب اعلیٰ ۱۵۰ - ۱۳۹، ۹۸/۱۵۰     |
| سنجی سلطان ۳۲              | ظفر اقبال ۵۱                     |
| سودا، مرزا محمد ارشد ۸۸    | ۱۱۸۵/۱۱۸۸/۱۵۰/۱۳۲/۵۱             |
| ۱۹۰/۱۹۰/۱۹۰/۱۹۲            | ۲۰۰/۱۹۹/۱۹۸/۱۸۶/۱۱۴              |

## فقر علی خال ۱۱۱

۱۳۸، ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱، ۱۴۲

۱۹۸، ۱۹۹، ۲۰۰

فرانی، نار تھراپ ۲۰۵

فقیر میر شمس الدین ۶۹، ۱۲۸

فیض احمد فیض ۱۵۸، ۱۵۸، ۱۵۴، ۱۵۱

۱۳۱، ۱۱۸، ۱۶۰

کافکا، فرانز ۱۴۳، ۱۷۱

کامیو، الیز ۱۴۳، ۱۱۰

کشن پرشاد امہاراجه ۵۵

کنایت علی ۵۳

کلیم الدین احمد ۴۹

کلیم ہمدانی ۵۰

کوثر خیر آبادی ۱۰۶

کورچ، سیموئل ٹیلر ۱۱۲

کیش، جہان ۴۳، ۱۴۳

کیر کے ٹھار، سورن ۱۲۳

کیفی اعظمی ۱۱۹، ۱۱۸

گوبی چند نارنگ ۴۰

گوئٹه، دو لف گانگ ۲۰۸، ۱۱۲۹

گیان چند اپر و فیسر ۸، ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱، ۱۴۲

۱۴۳، ۱۴۴، ۱۴۵، ۱۴۶

گنیس بردا جارج ۱۷۱

عابد علی عابد ۵۹

عبدالستار صدقی، طاہر ۵۲

عبد القادر، سرسخ ۵۲، ۱۵۰، ۱۳۹

عربی شیرازی ۵۰

عزیز احمد ۱۰۳، ۵۸

عزیز حامدی ۱۹۳

خشق لکھنؤی، میر ۹۶، ۱۹۲، ۱۹۳

۱۰۳، ۱۱۰

عصمت چنان ۵۸

عمر خاں ۸۳-۸۲

غالب، مرتضی اللہ غزال ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۴

۱۳۹، ۱۳۸، ۱۳۱، ۱۲۵، ۱۲۲، ۱۱۹

۱۳۲، ۱۳۱، ۱۲۷، ۱۲۳، ۱۲۲، ۱۲۰

۱۱۱، ۱۰۸، ۱۰۷، ۱۰۶، ۱۰۵، ۱۰۴

۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۱۶

۱۱۳، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۷، ۱۱۸

۱۱۹، ۱۱۸، ۱۱۷، ۱۱۶، ۱۱۵، ۱۱۴

۱۱۹، ۱۱۸

خانی بلا یونی ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱

فاؤنڈی جان ۱۸۳

فرات گور کھپوری ۱۳۹، ۱۴۸، ۱۴۹

## ابات و فنی

۲۱۹

- |                                            |                                            |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| لطفن، جان ۵۳                               | لوکاچ، جارگ ۱۴۵، ۱۴۶                       |
| طاهری، شیرازی ۱۹۹                          | لینن، دی-آئی ۱۲                            |
| منوچ، سادت حسن ۵۸                          | مارکس، کارل ۱۲                             |
| میرشکوه آبادی ۱۰۶                          | مجاری، اسرار الحق ۱۴۳                      |
| میرشیازی ۳۳۵ - ۳۳۶                         | مجنوں گورکھ پوری ۱۳۸، ۱۵۸                  |
| مومن، حکیم مون خاں ۵۱، ۱۲۳                 | محمد امیر ۱۹۳، ۱۶۶                         |
| ۱۲۳، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱                    | محبوب خزاں ۱۹۳                             |
| ۱۶۹، ۱۱۶۴، ۱۳۸، ۱۱۳۸                       | محسن کالوروی ۱۱                            |
| مہذب لکھنواری ۹۱                           | محمد رسول اللہ ۸۰، ۲۳۳، ۱۲۹، ۱۱۹           |
| میرا محمد تقی ۱۱۵، ۱۲۹، ۱۳۸، ۱۱۹، ۱۱۸، ۱۱۵ | محمد بن اپروفیسر ۱۹۸، ۱۱۲۹                 |
| ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۴۲، ۱۴۲، ۱۳۲                    | محمد بن عسکری ۱۹۳، ۱۱۶۹                    |
| ۱۱۰، ۱۹۵، ۱۸۹، ۱۸۸، ۱۸۴، ۱۸۵               | محمد علیوی ۱۴۰، ۱۱۶۳ - ۱۴۴                 |
| ۱۳۳، ۱۱۳، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱                    | محمود الہبی، پروفیسر ۱۰۱                   |
| ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰                         | محمود دایار ۱۴۴                            |
| ۱۱۳، ۱۱۳، ۱۱۳، ۱۱۳                         | محمود غزنوی، سلطان ۲۸۱۲۶                   |
| ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۱۵                         | محمود براشی ۴۹                             |
| ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۱۵، ۱۱۵                         | مخدوم نجی الدین ۱۱۸                        |
| ۱۱۹، ۱۱۸، ۱۱۸، ۱۱۸، ۱۱۸                    | مری، ٹولشن ۱۳۰                             |
| ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹                    | مسعود حسن رضوی ادیب ۷۵                     |
| ۱۱۹                                        | میسل رابرٹ ۱۴۳                             |
| میراجی ۵۱، ۱۲۰، ۱۲۰                        | مصطفی اظلام ہمدانی ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰ |
| میرحسن ۱۸۴، ۱۸۳، ۱۸۴                       | ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰                    |
| میک نیس، لوتس ۱۰۹                          | مصطفی زیدی ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۲              |
| ناخ، شیخ امام مجتبی ۱۵۱، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۱۰     | ۱۹۹، ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹                    |
| ۱۱۹، ۱۱۳، ۱۱۳، ۱۱۰                         | موسی، ۱۶، ۱۶، ۱۶، ۱۶، ۱۶                   |
| ناصر کاظمی ۱۳۵ - ۱۳۵                       | ۱۹۹، ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹                         |
| ۱۱۸، ۱۱۸، ۱۱۸، ۱۱۸                         | ۱۹۹، ۱۱۹، ۱۱۹                              |
| ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۱۹، ۱۱۹                         | ۱۹۹، ۱۱۹، ۱۱۹                              |

## ائبات و فنی

|                          |                         |                                  |
|--------------------------|-------------------------|----------------------------------|
| وزیر، طبلیو کے           | ۳۶                      | نواب افضلی سماں                  |
|                          |                         | نیسم بھر توری ۵۱                 |
|                          |                         | نیم، پنڈت دیاشنگر ۷۸             |
|                          |                         | نشور واحدی ۱۹۳                   |
|                          |                         | نشش، فرید رخ ۱۴۰                 |
|                          |                         | نظام الدین اویا، شیخ ۲۱          |
|                          |                         | نظیر اکبر آبادی ۸۹-۹۶            |
|                          |                         | نیر کاگروی (صاحب نوراللئات) ۵۱   |
| ہاؤارونگ                 | ۱۴۲                     | واجد علی شاہ، بادشاہ اودھ ۱۷     |
| ہم برٹ، جارج             | ۱۵۲، ۱۳۹                | وحید اختر ۹۱                     |
| ہفت، گرہم                | ۱۸۴، ۸۳، ۱۴۱            | ورڈز در تھولیم ۱۴۵، ۱۴۸، ۱۲۲، ۱۹ |
| ہوئی من تعالیٰ، ہیوگوفان | ۴۵، ۴۳                  | وزیر آغا ۱۱۱                     |
| ہومر                     | ۱۸۳، ۱۶۲                | وزیر خواجه وزیر علی ۱۰۵          |
| ہری گل، الیف طبلیو       | ۶۱                      | وقار عظیم ۵۹                     |
| ہیلر، ایک                | ۱۳۱                     |                                  |
| ہیوگو، دکتور             | ۱۴۳                     |                                  |
| یاکسن، روان              | ۱۵                      |                                  |
| یخانہ چنگیزی             | ۱۲۴، ۱۳۹، ۱۱۳۸، ۱۲۰، ۱۵ |                                  |
| یوسف حسین خاں            | ۵۴، ۵۵                  |                                  |
| ییش، ولیم شپر            | ۱۴۹، ۱۰۹                |                                  |



پر نہ پھر کے خلوا



مصنف: مختار گورکھی

صفحات: 216

قیمت: 65 روپے

پر نہ پھر کے خلوا

مصنف: مدن گوپال

صفحات: 392

قیمت: 98 روپے

تاریخ اخراجت الہام دین



مترجم: محمد اکرم خاں

صفحات: 176

قیمت: 68 روپے

اسلام فخری

مترجم: شاکر خاں

صفحات: 332

قیمت: 106 روپے

صلوٰۃ اللہ علی مسیح



مصنف: سید عبدالحسین

صفحات: 168

قیمت: 67 روپے

بہترین شریعت ایات کی مرتبہ تسلیم



مصنف: محسن القدری

صفحات: 352

قیمت: 110 روپے

تاریخ اخراجت الہام دین



مصنف: غفران حنفی

صفحات: 288

قیمت: 95 روپے

تاریخ اخراجت الہام دین



مصنف: دلیر آغا

صفحات: 248

قیمت: 86 روپے

₹ 80/-

ISBN: 978-81-7587-476-3



9 788175 874763

